Colheita indigena

Praticas investigativas como
experiéncia de autoformacao
e afetacao coletiva

Carolina Tamayo Osorio
Eric Machado Paulucci
Rafael Antunes Machado

organizadores

JEEditor,
\"Y s“/

Edit,

A o,

< q S,

% O
"‘oupa 3&5

\©

o°

D,
Seroypa 3



Colheita indigena

Praticas investigativas como
experiéncia de autoformacao
e afetacao coletiva



Colheita indigena

Praticas investigativas como
experiéncia de autoformacao

e afetacao coletiva

Carolina Tamayo Osorio
Eric Machado Paulucci
Rafael Antunes Machado

€ Edito,.
2\ RS
%
organizadores

S
%
s
“la;! pa 313

Qa‘- Edito,d

o, 2
%, &
S eroypy 3°®



UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS
Reitora Sandra Regina Goulart Almeida

Vice-Reitor Alessandro Fernandes Moreira

FACULDADE DE EDUCACAO
Diretora Andréa Moreno

Vice-Diretora Vanessa Ferraz Almeida Neves

CONSELHO EDITORIAL
Telma Borges da Silva - Administracao Escolar
Juliana Batista dos Reis - Ciéncias Aplicadas a Educacao
Juliana de Fatima Souza - Métodos e Técnicas de Ensino
Danilo Marques Silva - Representante discente (PPGE)
Stephanie Rebeca Medeiros Maria — Representante discente (PROMESTRE)

CONSELHO CIENTIFICO NACIONAL
Ana Elisa Ribeiro; Antonio Vicente Marafioti Garnica; Breynner Ricardo de Oliveira;
Carmen Lucia Brancaglion Passos; Cezar Luiz De Mari; Conceicao Aparecida Oliveira dos
Santos; Danilo Marques Silva; Fernanda Castro; Gelsa Knijnik Glaucia Jorge; Hércules
Toledo Corréa; José Leonardo Rolim Severo; Lenilda Régo Albuquerque De Faria; Lia Tiriba;
Liane Castro de Araujo; Marcelo Lima; Maria de Fatima Barbosa Abdalla; Maria Fernanda
Rezende Nunes; Maria Rita Neto Sales Oliveira; Marina Alves Amorim; Marlecio Maknamara;
Mitsuko Antunes; Nilmara Braga Mozzer; Patricia Corsino; Regilson Maciel Borges; Rita
Marcia Furtado; Simone de Freitas Gallina; Surya Aaronovich Pombo de Barros; Tacyana

Karla Gomes Ramos; Veronica Mendes Pereira; Walesson Gomes da Silva.

CONSELHO CIENTIFICO INTERNACIONAL
Daniel Melo; Eduardo José Campechano Escalona; Eric Plaisance; Felipe Andres Zurita
Garrido; Freddy Varona Dominguez; Hervé Breton; Joao Carlos Relvao Caetano; Juan
Arturo Maguifia Agiiero; Margarida Alves Martins; Mirta Castedo; Roser Boix Tomas;

Rufino Adriano; Sébastien Ponnou; Silvia Parrat Dayan.



© os organizadores, 2025.

C695  Colheita indigena : praticas investigativas como experiéncia de
autoformacao e afetacao coletiva / Carolina Tamayo Osorio, Eric
Machado Paulucci, Rafael Antunes Machado (orgs.). -- Belo Horizonte :
Editora Selo FaE, 2025.

177 p. : il,, color.

ISBN: 978-65-88446-78-2.
[Varios autores].

1. Universidade Federal de Minas Gerais -- Faculdade de
Educacao -- Formacao Intercultural para Educadores Indigenas.
2. Educacao. 3. Professores indigenas -- Formacao. 4. Povos indigenas --
Educagdo. 5. Indigenas -- Maternidade. 6. Arte indigena. 7. COVID-19
Pandemia, 2020- -- Isolamento social -- Complicagdes e consequéncias -
- Aspectos educacionais.

L. Titulo. II. Tamayo-Osorio, Carolina. III. Paulucci, Eric Machado,
1994-. IV. Machado, Rafael Antunes, 1987-.

CDD- 371.9798

Catalogacao da fonte: Biblioteca da FakE /UFMG (Setor de referéncia)
Bibliotecario: Ivanir Fernandes Leandro CRB: MG-002576 /0O

EDITORA SELO FAE

Editor-Chefe Ademilson de Sousa Soares

Editora-Adjunta Ana Maria de Oliveira Galvao

Coordenacao editorial Olivia Almeida
Assistente editorial Ana Clara Moyen

Projeto grafico Izabela Barreto
Preparacao Ana Clara Moyen

Diagramacio e capa Izabela Barreto

Editora Selo FaE - Faculdade de Educacao | UFMG

Av. Antdnio Carlos, 6627, Pampulha | CEP 31.270-901 | Belo Horizonte - MG
www.selo.fae.ufmg.br | www livrosabertos.fae.ufmg.br
editora.selofae@gmail.com | @editoraselofae



sumario

Apresentacao

Gritos de corpos
Carolina Tamayo Osorio
Eric Machado Paulucci

Rafael Antunes Machado

16 Entre as telas e a terra
o papel da mulher indigena Xakriaba em tempos de pandemia

Luana Leite Pinheiro Bizerra

40 Participacao das mulheres Xakriaba na politica interna e seus impactos na
vida comunitaria
Edinalva Fernandes Ribeiro

Ailton Nunes Ribeiro

60 Maternidade e pesquisa no meio da pandemia
experiéncias de mulheres indigenas universitarias

Adriele Alves da Rocha

74 E assim que é feito
infancia indigena Pataxo em tempos de pandemia na aldeia Aguas Belas

Uilian Conceigao de Souza Rodrigues

98 Narrativas da vida escolar durante a pandemia na unidade de ensino da
Escola Indigena Pataxé de Coroa Vermelha

Thais de Oliveira dos Santos

121 Nossa ethomatematica é a matematica do olhar
praticas de producao de artesanato Pataxé

Estéfani Cecilio dos Santos

149 Reivindicagdes de jovens indigenas através do rap

Ichaury Alvez Braz

172 Sobre os autores e organizadores




Apresentacao

Gritos de corpos

Carolina Tamayo Osorio
Eric Machado Paulucci
Rafael Antunes Machado



Como citar este capitulo

TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes. Apresentacdo. /n: TAMAYO-
OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita indigena: praticas
investigativas como experiéncia de autoformacgéo e afetacéo coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 7-15.

O que quero, com toda forca,
€ ir me libertando de mim.

Ficamos, por repetidas vezes, refletindo sobre a epigrafe acima. Buscas pela
referéncia, mas sem sucesso. Talvez fosse necessario investigar com mais afinco. Em
alguns momentos, tomamos que o anonimato ou a insuficiéncia da fonte fizessem
parte do charme em se iniciar um texto. A ideia do mistério, da investigacao, do

que o imaginario pode construir. Por outro lado, em um devaneio de poder, tomar a
autoria e fazer dela nossa, como se a pratica — qualquer que fosse — estivesse por ai,
perambulando no etéreo, e que qualquer cagador de borboletas pudesse capturd-la.
Em palavras de Eduardo Viveiros de Castro, prefaciando A queda do céu (2015, p. 10),
um corpo que “sonha com suas mercadorias venenosas e suas vas palavras tracadas

em pele de papel”.

Colocamo-nos a significar o que a frase traz puramente pela sua grafia, pela sua
subjetividade e pelos nossos momentos de escrita em que ela — a frase epigrafada

— eram suficientes. Ha o antes, ha as contragdes de quem a fez nascer, ha a autoria,
ha as subjacéncias por tras do explicito. Ha, sobretudo, a voz que fala, mas ndo um
corpo que emoldura seu proprio timbre e historicidade. Um corpo que, por meio de
afetacdes multiplas, significou e produziu a necessidade de se libertar de si mesmo.

Até quando nos portaremos como esse “cacador”?

‘ ‘ Ha muito tempo nao existe alguém que pense com a liberdade do que

aprendemos a chamar de cientista. Acabaram os cientistas. Toda pessoa que seja
capaz de trazer uma inovacao nos processos que conhecemos é capturada pela

maquina de fazer coisas, da mercadoria (Krenak, 2019, p. 31).

Dias atras, com amigos, comec¢amos num jogo de adivinhar titulos de filmes que
tiveram certa notoriedade em um determinado tempo e contexto, a partir de suas
musicas-tema. Rolou de tudo, de animacdo a guerra. Entretanto, algo se apossou do
momento de uma maneira inesperada. Central do Brasil, filme brasileiro de 1998, com
uma trilha sonora que levou alguns de noés para além do agora... Uma libertacao? Em

que estavamos presos?



Colheita indigena apresentacédo

Pois bem, a musica que nos remeteu ao filme, de Antonio Pinto e Jaques
Morelenbaum, inteiramente instrumental, produziu um misto de sensagoes, que iam
desde quem estavamos em 1998 até o que experienciamos hoje, 26 anos ap6s escutar
o tema pela primeira vez. Ha uma progressao de calmaria, de uma caminhada sutil,
com paradas para respiro ou apreciacao, até um trote mais intenso, talvez soéfrego,
mas com resquicios da tranquilidade anterior. Conseguimos significar tudo isso pelo
conjunto de estimulos que nos atravessaram desde a pelicula e se uniram as nossas
constitui¢des enquanto seres naturais. A autoria, aqui, reconhecida e lavrada em selo,
nao foi usurpada, mas recorrentemente enaltecida a cada reprodugao da musica. O
que podemos sentir a partir de estimulos de outros corpos? Como inscri¢des outras

ecoam em nossas praticas cotidianas?

Para além da epigrafe e da composigao, ha autorias que nos circundam, nos movem
€ sao constitutivas de processos intimos e, também, coletivos. E, ultrapassando
o audivel, ha corpos que se movem em alegria, em tremores, em incertezas e,

sobretudo, em lutas.
Aos poucos e ao longo de muito tempo,

‘ ‘ excluimos da vida, localmente, as formas de organizagao que nao estao
integradas ao mundo da mercadoria, pondo em risco todas as outras formas
de viver — pelo menos as que fomos animados a pensar como possiveis, em
que havia corresponsabilidade com os lugares onde vivemos e o respeito
pelo direito a vida dos seres, e nao s dessa abstragao que nos permitimos
constituir como uma humanidade, que exclui todas as outras e todos os outros

seres (Krenak, 2019, p. 23).

Busquemos, entdo, narrativas que nos entusiasmem. Busquemos corpos e saberes
com autorias e espagos reconhecidos. Aprendamos, assim como canta Arnaldo

Antunes, que “a semente ensina a ndo caber em si” (1996).

Neste viés, o presente livro intitulado Colheita indigena: prdticas investigativas como
experiéncia de autoformacdo e afetagdo coletiva, apresenta-se em sete percursos
formativos do Curso de Licenciatura de Formacgao Intercultural de Educadores
Indigenas (FIEI).



Colheita indigena apresentacédo

O curso esta em atividade

‘ ‘ desde 2009 e tem como objetivo formar e habilitar professores indigenas, em
carater de licenciatura plena, com enfoque intercultural para lecionar nos
anos finais do Ensino Fundamental e no Ensino Médio, com quatro areas
de habilitacdo: Linguas, Artes e Literaturas; Matematica; Ciéncias da Vida
e da Natureza; e Ciéncias Sociais e Humanidades. A contextualizagdo do
processo de formagao tem como referéncia a realidade dos povos indigenas,
em especial a realidade da educagao escolar indigena no pais, tanto no que
se refere as politicas ptblicas vigentes como aos diversos processos de
implantacao das escolas indigenas especificas, interculturais e bilingues. O
destaque é dado a relagdo com o territorio, uma vez que grande parte das
etnias indigenas tém problemas relacionados com o acesso ao seu territorio
tradicional, bem como a necessidade de criar meios de sustentabilidade e
da autogestdo em territérios sempre pressionados pelo sistema de producao
dominante e pelas disputas por ele geradas em relagao as populagdes locais

(FIEI, s.d.).

Os trabalhos,' defendidos pelos estudantes indigenas e orientados por alguns

professores integrantes do grupo de pesquisa insurgir,? trazem tematicas potentes

1 Todos os trabalhos, em versao integral, estao disponiveis no link: https://www.fae.ufmg.br/
biblioteca/recursos-online /monografias-do-fiei/.

2 O grupo de pesquisa inSURgIr, sediado da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), procura
atender a demanda por uma educagdo (matematica) capaz de se produzir decolonialmente. O
grupo inSURgir tem como proposta pensar processos educativos, formativos e de pesquisa em
um movimento de resisténcia e insurgéncia, buscando expor, lutar e superar as dimensoes da
colonialidade, do patriarcado e do neoliberalismo que participam desses processos. Os pesquisadores,
professores e estudantes de graduagao e pés-graduacao que participam deste coletivo, propoem
insurgir uma Educagao apesar da matriz colonial de poder e que supere as desigualdades por ela
produzidas. O grupo é de carater interinstitucional e tem a¢des de ensino, de pesquisa, de extensao
e de formacao inicial e continuada de professores para enfrentar as disparidades culturais, sociais,
politicas, territoriais, ambientais, raciais, de género e sexualidade, geracionais e tantas outras
produzidas pelo avanco das agendas neocoloniais e neoliberais na América Latina. As linhas de
atuacdo do grupo e nas quais se enquadram as suas pesquisas sdo, atualmente: 1 - (Re)existéncias

10


https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/

Colheita indigena apresentacédo

que circundam as lutas, os impasses, as reivindicacdes e as negligéncias que

ainda imperam sobre os povos originarios. Trazem, também, reflexdes acerca

da maternidade, dos protagonismos femininos, da arte, da educacao e olhares

de indigenas acerca da pandemia da Covid-19. As tematicas, sobretudo, revelam
autorias e expandem-se em pulsdes de vida que nao se contentam as paginas, mas se

extrapolam em vivéncias ancestrais, presentes e futuras.

O capitulo 1 da obra traz o trabalho da estudante Luana Leite Pinheiro Bizerra
intitulado “Entre telas e a terra: o papel da mulher indigena Xakriaba em tempos

de Pandemia”. O trabalho analisa o papel da mulher Xakriaba frente aos desafios
ocasionados pela pandemia da Covid-19. A participacao social, cultural e politica das
mulheres de povos originarios envolve diferentes e criativas narrativas determinantes

na luta pelo territorio e na conservagao da cosmogonia Xakriaba.

Ao desvelar o protagonismo de indigenas ativistas na elaboragao de narrativas nos
espacos da web e nos territorios do povo Xakriaba, a estudante Luana concebe-as
como vozes ativas e produtoras de luta e resisténcia. As mulheres Xakriaba, como
parte do movimento indigena que, ha centenas de anos, luta pela preservacgao da
natureza e pela demarcagao de terras, ecoam nesta pesquisa por meio de suas

reivindicacdes nas midias sociais e no territério.

O capitulo 2 apresenta o trabalho dos estudantes Edinalva Fernandes Ribeiro e Ailton
Nunes Ribeiro, intitulado “Participacao das mulheres Xakriaba na politica interna

e seus impactos na vida comunitaria”. O texto surge da constatacao de que muitas
mulheres indigenas Xakriaba sempre estiveram engajadas na luta e na participacdo da

politica interna de suas comunidades, mesmo que sujeitadas a pouca visibilidade.

Partindo das premissas da histéria oral, os autores se inspiram no protagonismo de
seis mulheres expoentes em todas as manobras de resisténcia e atividades politicas
internas as suas comunidades. Ainda que olhar e falar da mulher indigena nao seja
uma tarefa facil, os autores defendem a forca e as repercussoes positivas de seus

e insurgéncias de territorios, de corpos e de sabedorias pela educacgao e, 2 - (Re)existéncias e
insurgéncias da educacgao escolar, da formacao de educadores/as e de politicas educacionais.

n



Colheita indigena apresentacédo

esforgos como maes, agricultoras, artesas, parteiras, benzedeiras e, sobretudo,

ativistas da causa indigena.

O capitulo 3, de autoria de Adriele Alves da Rocha, recebe o titulo “Maternidade e
pesquisa em meio a pandemia: experiéncias de mulheres indigenas universitarias”.
Em se tratando da importancia em se habitar /ocupar a Universidade, a pesquisa
apresenta, com auxilio de entrevistas, as trajetérias de cinco mulheres indigenas
gravidas incluindo — a da propria autora — envolvidas no desenvolvimento de

pesquisas académicas durante a pandemia provocada pela Covid-19.

Pela pesquisa, sdo resgatados e sistematizados as aprendizagens e os desafios

destas mulheres em relagio ao se fazer pesquisa académica em meio a pandemia em
condigao gestacional e puerpério. Objetiva-se, pela escrita apresentada, contribuir
com debates académicos, politicos e sociais que permitam associar as praticas de
pesquisa de mulheres indigenas que acontecem na universidade ao processo de luta e

resisténcia coletivas.

O capitulo 4, desenvolvido pelo estudante Uilian Conceicao de Souza Rodrigues, é
intitulado “E assim que ¢é feito: infincia indigena Patax6 em tempos de pandemia
da Aldeia Aguas Belas”. O percurso do estudante problematiza-se em torno do
questionamento “Como as criancas indigenas Patax¢ da Aldeia Aguas Belas se
relacionaram com a educacgao tradicional desenvolvida em tempos de pandemia?”
Para problematizar a pergunta, a pesquisa de campo foi desenvolvida junto a
familias da comunidade Pataxé de Aguas Belas no sul da Bahia (Brasil) a partir do

acompanhamento de diversas praticas socioculturais das quais criangas participavam.

A investigagdo contemplada no trabalho revela a importancia da permanéncia

no tempo da Educacao Tradicional Pataxo, aquela que acontece para além da
escolarizacao. Com a pandemia da Covid-19, as rotinas, em suma, das familias no
mundo foram alteradas, o que nao seria diferente com a de familias indigenas.

A educacao escolar indigena fechou, fisicamente, as portas, mas a Educagao
Tradicional Indigena Pataxé continuou acontecendo, o que permitiu que as criangas

continuassem aprendendo, “porque é assim que é feito”, como relata Uilian.

12



Colheita indigena apresentacédo

O capitulo 5, cuja autora ¢ Thais de Oliveira dos Santos, recebe o titulo “Narrativas
da vida escolar durante a pandemia na unidade de ensino da escola indigena Patax6
de Coroa Vermelha”. O texto apresentado registra as narrativas produzidas por

um professor e trés membros da equipe de gestdo da Unidade de Ensino da Escola
Indigena Patax6 de Coroa Vermelha a fim de descrever os impactos da pandemia de

Covid-19 na Educagao Escolar Indigena do povo Patax6 de Coroa Vermelha.

Nas entrevistas, a autora se atentou para os desafios enfrentados durante o ensino
remoto, o uso de equipamentos tecnolédgicos e o processo de elaboragao e entrega de
atividades escolares, a fim de conhecer o novo funcionamento da escola em questao.
As narrativas apontaram caréncias e auséncias no desenvolvimento das atividades

de ensino e gestao, como falta de acesso a internet e de equipamentos tecnologicos
adequados para a adaptagao ao ensino remoto. O apoio das liderancas e organizagdes
locais foi de importancia impar no transcorrer da pandemia e, apesar das omissoes, a
pesquisa revela estratégias adotadas pelo corpo escolar para enfrentar esses desafios,

destacando-se o uso de materiais impressos.

Rememoramos, aqui, passagem de Ailton Krenak em Futuro Ancestral (2022) que

caracteriza bem o conceito e a situacao de escola, quando afirma que

‘ ‘ Escola nao ¢ prédio, mas uma experiéncia geracional de troca que deveria ser
enriquecida e valorizada, na qual as pessoas que passaram por coisas distintas
podem compartilhar contetidos que ajudem as criancgas a se prepararem para a

vida adulta (Krenak, 2022, p. 59).

O capitulo 6, por sua vez, ¢ de autoria de Estéfani Cecilio dos Santos e tem por titulo
“Nossa Etnomatematica é a matematica do olhar: praticas de producio de artesanato
Patax0”. A pesquisa que origina o capitulo tem o intuito de ressaltar a importancia

do artesanato para o fortalecimento cultural e identidade do povo Pataxé. Através

da escrita, a autora aborda as matematicas envolvidas na produgao dos artesanatos,

entrelacando as narrativas de indigenas Pataxd, contando com a propria, inclusive.

A autora traz relatos pessoais, de diferentes lugares, a partir da experiéncia com a

escola indigena - espaco para semear os saberes Pataxd -, motriz para o trabalho

13



Colheita indigena apresentacédo

de conclusdo de curso. Ressalta, ainda, a importancia do artesanato em sua vida, as
aprendizagens compartilhadas com essa pratica tdo rica em histdria e intimamente
atrelada a natureza.

Por fim, o capitulo 7, do autor Icharuy Alves Braz, recebe o titulo “Reivindicacoes
de jovens indigenas por meio do rap”. O capitulo dialoga, constantemente, com

a producao de jovens rappers indigenas brasileiros acerca de reivindicagdes por
territorio, satide e educagao. O texto ¢ entrelacada por videos, musicas e letras de
rap, inclusive do proprio autor, que também ¢é rapper.

Em palavras de Icharuy, TX Braz, em sua pesquisa de cunho bibliografico,

‘ ‘ Salve hayokuna dxaha i6p taputari, me apresento, agora, patax6 Icharuy
Venho através do rap aqui falar o porqué das reivindicacoes de jovens indigenas

através do rap eu pesquisei...

Quero falar da luta que meu povo tem a um tempao

Pela satde, territorio e educacao ja que o rap faz a ponte e a uniao
Resolvi usar as rimas como interpretagao

E quero deixar avisado que o rap é uma das casas da juventude indigena
Que usa o poder das palavras, € um elo, certamente, que forma essa corrente
E meu desejo é mostrar isso pra toda gente,

guardar nesse trabalho também no coracao

Que nosso rap também da voz a reivindicacao

Hoje canto pro mundo me escutar,

mas o foco é que vejam o mundo de onde aprendi a cantar

Através do olhar e de cada rima de quem luta

Com ritmo e poesia.

Davi Kopenawa em dialogo com Bruce Albert em A queda do céu (2015) conta que os
seus professores (do Bruce Albert) nao o haviam ensinado a sonhar, mas os indigenas
o fazem. O livro que aqui se abre contempla parte das producdes e movimentos

que eclodem, incessantemente, por meio da formacao de educadores indigenas. Os
sonhos, longe das utopias de consumo de um mundo marcado pelo capital, permeiam
as manutencoes de direitos e o enaltecimento de vozes muitas vezes silenciadas pelo
clube da modernidade (Krenak, 2019).

14



Colheita indigena apresentacédo

Assim, o semear passa pela escolha adequada das sementes, pelo cuidado com o solo
e pelo manejo da plantagao. O fim esperado se concretiza com a colheita. Antes da
selecao das sementes, primordialmente, deve-se ter em mente o que se pretende com
o semear: Qual o intuito daquelas sementes e daqueles esforcos? Nao se pode esperar

milho quando sao semeados graos de feijao.

Fiquemos, entao, com as composicoes dos estudawntes que, antes da semeadura,
trazem seus territorios em seus corpos e, nas suas palavras, chamados de atengao e

significagao de lugares.

Referéncias
BURACO. Intérprete: Arnaldo Antunes. Compositor: Arnaldo Antunes. In: O SILENCIO.
Sao Paulo: RCA records, 1996. 1 CD, faixa 8.

FORMAGAO Intercultural para Educadores Indigenas. Disponivel em: https:/ /fiei.fae.
ufmg.br/o-curso/. Acesso em: 24 set. 2023.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xama yanomami.
Tradugdo de Beatriz Perrone-Moisés. Sao Paulo: Schwarcz S.A., 2015.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Sao Paulo: Schwarcz S.A., 2019.
KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. Sao Paulo: Schwarcz S.A., 2022.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Prefacio: O recado da mata. In: KOPENAWA, D.;
ALBERT, B. A queda do céu: palavras de um xama yanomami. Tradugao de Beatriz
Perrone-Moisés. Sao Paulo: Schwarcz S.A., 2015. p. 8-50.

15

sumario



Entre as telas e a terra

pel da mulher indigena Xakriaba
em tempos de pandemia

Luana Leite Pinheiro Bizerra




Como citar este capitulo

BIZERRA, Luana Leite Pinheiro. Entre as telas e a terra: o papel da mulher indigena Xakriaba em tempos de pandemia. In:
TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita indigena: préticas
investigativas como experiéncia de autoformacao e afetagdo coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 16-39.

O que é ser mulher indigena hoje?

E nascer fazendo resisténcia. Nascer entendendo que a
nossa mde, a nossa avo, a terra, esta sendo ameagada.
Que o0 nosso tutero estd sendo contaminado. Ser mulher
indigena é, sobretudo, nascer nessa resisténcia de luta
sem ter tempo nem medo. Diante de um genocidio de
mais de cinco séculos, que nunca termina, ser mulher
indigena e estar na luta ndo é exatamente uma escolha
pelo ativismo, mas é um ato de resisténcia. Quando
temos que escolher entre ter medo e continuar lutando
pela vida, a luta pela vida é o que move essa resisténcia
de ser mulher indigena.

Célia Xakriabd

Inicio esta escrita com a pergunta “O que ¢ ser mulher indigena hoje?” e retomo a
fala de Célia Xakriaba como motor que me impulsiona a pensar sobre os modos de
insurgéncia das mulheres Xakriaba em meio a vida que acontece durante a pandemia
provocada pelo virus Covid-19. Este capitulo de livro mostra um recorte de uma
pesquisa desenvolvida para escutar mulheres indigenas Xakriaba que se reinventaram
para resistir e lutar pela vida durante o periodo da pandemia, pois, como diz Célia
Xakriaba, “luta pela vida é o que move essa resisténcia de ser mulher indigena”.

Nesse processo de reinvencgao, em meio a uma emergéncia sanitaria mundial, as

17



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

mulheres Xakriaba criaram mecanismos para resistir “Entre as telas e a terra”, para
denunciar crimes ambientais, preservar e divulgar sua cultura, defender seus direitos,
mostrar suas condigdes de vida, assim como as das suas aldeias e povo. Lutas,
projetos e dentincias diarias que continuam vigentes e que foram /sdo colocadas na

cena nacional, assim como internacional.

Plataformas digitais como o YouTube se tornaram ferramentas de luta em tempo

de isolamento social para os povos indigenas, assim como espaco fundamental na
participacao das mulheres indigenas nos processos de reivindicacao e luta do povo
Xakriaba. Essas plataformas virtuais passaram a ser usadas com maior intensidade
pelos Xakriabas para superar a pouca participacao, por exemplo, nas midias televisivas

durante a pandemia.

A internet, assim, acabou se fazendo um canal de comunicagao fundamental para

a transmissao de conhecimentos, de lutas e de reivindicagdes absolutamente
pertinentes no contexto atual Xakriaba e brasileiro. A explosdo de lives, de podcasts,
de videos, de fotografias e de informativos com o protagonismo indigena alcancou
destaque nas redes durante a pandemia. A uniao de esfor¢os dos povos de diversos
cantos do pais no mundo virtual foi fundamental para a comunicacao entre
profissionais da satde e indigenas localizados nos territérios mais distantes dos
centros urbanos. Fato revelado e de igual importancia foi a dentincia da falta de

estrutura de redes de internet em muitos territorios indigenas.

As midias sociais como Instagram e Facebook também tiveram (e tém desempenhado)
um papel importante, pois nelas muitas mulheres indigenas, nao s6 Xakriaba, se
fazem presentes e conseguem estender debates e reivindicagdes nascidas nas aldeias

indigenas para outros lugares do mundo.

A participacdo e reinvenc¢ido das mulheres Xakriaba na pandemia ndo so6 se deu na tela
— no contexto digital —, mas, também, nas a¢des desenvolvidas no nosso territorio,
isto ¢, no interior da nossa aldeia. Todas desempenhamos papéis importantes

para a manutencao da vida. As mulheres Xakriaba participaram de forma ativa e
determinante na construgdo e monitoramento das barreiras sanitarias do territorio,

na elaboragdo de mascaras, na plantagao de horta; no desenvolvimento de atividades

18



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

escolares, nas atividades de cuidado as criangas e idosos, além da participagao na
segunda marcha das mulheres indigenas do Brasil a Brasilia em setembro de 2021 em

oposi¢ao ao “marco temporal”.

Plantacao de horta

Fonte: Acervo da autora.

19



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Atividades escolares ativas

Fonte: Acervo da autora.

Além das mulheres Xakriaba ocuparem e lutarem pela terra e pela vida no interior
da nossa aldeia, também ocuparam a tela digital como um mecanismo de luta. Esses
fatos somados me motivaram a registrar e analisar, “Entre as telas e a terra”, o papel

da mulher Xakriaba em prol da sobrevivéncia do nosso povo.

A pesquisa que me trouxe até esta escrita é importante para nés, mulheres Xakriaba,
pois apresenta o trabalho que todas fazemos e que, repetidamente, € silenciado ou
invisibilizado. Vejo esta pesquisa como um ato de reconhecimento do papel social,
cultural e politico da mulher Xakriaba, das suas vozes ativas e produtoras de luta e de
resisténcia. As mulheres Xakriaba que figuram como parte do movimento indigena
que, ha centenas de anos, luta pela preservagao da natureza e pela demarcagao de

terras, ecoam nesta escrita enunciando suas reivindica¢des nas midias sociais e no

20



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

territorio. A pergunta de pesquisa que me orientou foi: quais tém sido os papéis
das mulheres indigenas Xakriaba no territorio em tempo de pandemia e qual a

ressonancia no contexto digital das lives como uma ferramenta de luta?

Uma mulher Xakriaba envolvida na pesquisa:
como foi desenvolvida esta pesquisa?

Para responder a essa pergunta, falarei como mulher indigena Xakriaba pesquisadora
em meio a pandemia. A trajetéria foi desafiadora, nao so pelas condigdes de acesso
precario a internet, mas, também, porque, na perspectiva da pesquisa Xakriaba,

nao se pode fazer pesquisa sentado num escritorio: vocé precisa dos encontros, da
conversa com o0s sabedores. Desde o inicio enfrentamos esse desafio. Ainda que desde
o comeco da pesquisa eu ja contava com a minha orientadora, professora Carolina
Tamayo, s6 interagiamos por meio da tela Eu nao tive a oportunidade de conhecé-la
pessoalmente, visto que todos os encontros que realizamos, conversas, caminhos,
sugestoes de leitura — tudo mesmo — foram virtuais, assim como muitas trocas de

mensagem pelo WhatsApp.

Nos primeiros encontros, conversamos, minha orientadora e eu, sobre o tema que eu
queria pesquisar e foi por meio dessas conversas que fomos construindo a pesquisa.
Minha orientadora sugeria leituras de artigos escritos por outros pesquisadores
indigenas e fomos delimitando melhor o tema a ser abordado. Paralelamente, fomos
pensando na pergunta e no objetivo e fizemos, também, um quadro da pesquisa. Nele,
fui registrando tudo, cada pensar, cada orientagdo, de modo a construir um dialogo
dentro do quadro da pesquisa. Para cada artigo lido, novas ideias surgiam e, por isso,
esse quadro foi de suma importancia para que eu ndo me perdesse em meio a tantas

aberturas de conhecimento.

Uma das leituras que mais me ajudou na construgao do tema foi o artigo de Naine
Terena de Jesus e Téo de Miranda (2020) intitulado “Educacao escolar indigena
em rota de convergéncia: lives, processos e futuro”. Os pesquisadores mostram

o funcionamento da educagao escolar indigena durante o inicio da pandemia

analisando uma live de uma série de transmissdes ao vivo realizadas pela midia social

21



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Facebook na pagina Tekoha Marane'y. Estes pesquisadores analisaram as narrativas
construidas pelos educadores indigenas e apontaram realidades pouco conhecidas no

desenvolvimento de aulas remotas.

A partir da andlise da live, interessei-me por pesquisar e analisar esses formatos de
apresentacao realizados por mulheres indigenas e percebi o quao importante era falar
sobre esse lugar digital ocupado por nés. Foi assim que percebi que as lives serviram

como instrumentos de resisténcia.

O primeiro desafio foi delimitar quais lives eu analisaria. Eu percebi que nao teria
tempo suficiente nem ferramentas disponiveis para revisar e analisar todas as lives
disponiveis no YouTube que contavam com a participacao de mulheres indigenas.
Assim, fiz um recorte junto a minha orientadora e decidimos, dessa forma, que
concentrariamos o olhar nas lives produzidas por mulheres Xakriaba. Ainda em
conversa com minha orientadora, noés conversamos sobre quais poderiam ser essas
mulheres que considerariamos na pesquisa e, finalmente, escolhi dialogar com Célia

Xakriaba e com Flavia Xakriaba, duas referéncias para nosso povo.

Entrei em contato com elas, perguntei se elas aceitavam participar de minha pesquisa.
Conversei, também, com a lideranga da minha aldeia sobre o meu projeto de pesquisa
e pedi sua autorizacdo. Célia e Flavia se dispuseram a me ajudar e logo marquei um
encontro para falar do que se tratava meu tema de percurso. A lideranga também
gostou do meu tema e me incentivou a continuar estudando, buscando sempre mais.
No dia 02 de margo de 2021, fui conversar com Célia Xakriaba e apresentei o meu
tema. Conversamos sobre ele, perguntei o que ela pensava desse meu interesse.

Ela achou muito bom, me deu sugestdes, e me enviou alguns arquivos para que eu

pudesse pesquisar mais.

Célia sugeriu considerar as acdes desenvolvidas no territorio pelas mulheres
durante esse periodo de pandemia e chegamos ao titulo “Entre as telas e a terra: o
papel da mulher indigena em tempo de pandemia”. A sugestao foi mantida até o fim

desta pesquisa.

22



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

De forma paralela ao processo de coleta lives, eu li sobre o que algumas mulheres
indigenas da América do Sul tém denominado por feminismo indigena. Um dos textos
que li foi um dossié de Julieta Paredes Carvajal (2014) sobre comunidades de mulheres
criando comunidades. A autora fala sobre a necessidade de continuar lutando, pois as
mulheres sao maltratadas.

C ‘ Como Feministas Comunitarias, seguimos com o punho esquerdo levantado

porque o sistema nao foi derrotado, porque este sistema continua maltratando
NoSSOS COrpos e os corpos de nossos irmaos e a natureza. Este sistema de
opressdes se recicla permanentemente desde que foi construido. Nao é um
sistema natural, foi historicamente criado e também terminara historicamente
pela acdo revolucionaria dos povos. Por isso ndo baixamos o punho esquerdo
e essa segue sendo a forma como nos comunicaremos entre aqueles que
acreditam que a Utopia é possivel - luta que segue caminhando entre a paixao

pela utopia e a teimosia de nossas lutas para consegui-la (Carvajal, 2014, p. 1).

Depois de ler essas pesquisas e artigos, eu percebi, ainda mais, que era necessario
falar sobre as vozes das mulheres Xakriaba, pois “n6s mulheres sempre estivemos
nas lutas de nossos povos, mas nao querem que sejamos vistas” (Carvajal, 2014, p. 1).
A participacao das mulheres indigenas existe desde as nossas ancestrais, porque luta
nao é so sair para conquistar algo, a luta da mulher indigena é constante, seja para
tentar sustentar a familia, lutando para conseguir alimento, para criar seus filhos,
produzindo seus proprios alimentos e, também, produzindo materiais para manter a

renda, sempre no coletivo. Nas palavras de Célia Xakriaba:

‘ ‘ Existem algumas mulheres indigenas que se colocam no lugar de feminista, mas
eu digo que ndo da para ser feminista sozinha, no individual. Para mim, a luta

vem do coletivo. Entdo, a luta das mulheres indigenas surge antes do movimento

feminista. Eu ndo me considero nesse lugar porque, para mim, mais importante

do que o conceito, da vertente, ¢ a luta coletiva, que parte do chao, do territério.
Fico refletindo sobre isso porque quando a gente pergunta para as mulheres

mais velhas, parteiras e benzedeiras, elas nao se sentem nesse lugar do conceito.

Porque nao ¢ uma coisa que nasce de dentro. E eu acredito muito nas coisas que

nascem de dentro porque existe muita guerra dos conceitos.

A seguir, uma lista de videos e lives de Célia Xakriaba, realizadas em 2020 e 2021:

23



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Videos

Visita virtual a Exposi¢do Mundos indigenas: recado de Célia Xakriaba (21,/09/2020).

https:/ /www.youtube.com /watch?v=gh8uHCgsj30

No existe educacion sin derecho territorial (22,/03 /2021).

https://www.youtube.com /watch?v=rLqlylSv-2Q

Celia Xakriaba ¢ lideranga indigena, defensora da cultura e dos direitos dos povos (01/09,/2020).

https://www.youtube.com /watch?v=v9W3zRbIEMw

24



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Lives

Resisténcia Xakriaba - Em Tempos de Enfermidade Outras Epistemologias
de Cura (Part. Célia Xakriaba) (26 /06 /2020).

https://www.youtube.com /watch?v=7eCSTPo6QS

“Como se calar diante de um ataque, diante de um genocidio?
Que a terra grita, que as MULHERES gritam, mesmo quando estamos em siléncio” (05,09 /2020).

https://www.instagram.com/tv/CEwnnhcHRM3 /?utm_source=ig_web_button_share_sheet

Repressdo policial contra indigenas em Brasilia (22,/06 /2021).

https://www.instagram.com/tv/CQbY1DcnLTo /?utm_source=ig_web_button_share_sheet

25


https://www.instagram.com/tv/CQbY1DcnLTo/?utm_source=ig_web_button_share_sheet

Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Assisti uma a uma, classifiquei-as e foi assim que foram construidos os arquivos da
pesquisa. Separei as lives de Célia Xakriaba por tema, considerando as seguintes
categorias: lives sobre a mulher indigena no meio da vida em pandemia, lives sobre
educacao em tempo de pandemia, lives sobre territério em tempo de pandemia e lives
em que se vinculava mulheres, educacao e territorio. Ao assistir as lives, selecionei
pequenos fragmentos das falas de Célia. Para mim foi dificil escolher os fragmentos
porque todas as falas eram, por mim, sentidas como importantes. Durante esse
processo, fui registrando pensamentos que dialogavam com as falas dela. Isso me fez

refletir sobre meu objetivo.

Ao longo da pesquisa, eu pensei em outras agoes que foram desenvolvidas na pandemia
por mulheres na minha aldeia e convidei a dona Ana para conversar, ainda que para
esta escrita ndo me aprofundarei nela. Vale a pena notar a importancia que ela e que
suas agdes tiveram na nossa comunidade no que se refere a soberania alimentar.
Destaca-se ainda que, para efeitos desta escrita, eu vou colocar meu olhar nas lives
e nao nas outras agdes desenvolvidas por mulheres Xakriaba que registrei na minha

pesquisa como um todo.

Didlogos com Célia Xakriaba: as lutas na tela com um pé na aldeia

os povos indigenas de Minas Gerais amansou a escola ao nosso favor, por

L. isso que eu discuto muito sobre o barro, o jenipapo e o giz, como que noés
Existia uma

escola
na vida...

aprendia antes dessa instituigao escola, antes da escola levantada, antes
dessa presenca institucional da escola. Antes da educagao escolar indigena,
existia a educagao indigena (Celia Xakriaba, “Resisténcia Xakriaba - Em

Tempos de Enfermidade Outras Epistemologias de Cura”, 23min 14s).

eu compreendi profundamente o sentido da educacao territorializada porque

educagao territorializada € o caminho da cura para essa outra educacao, nao

. - < ... €uma

¢é saindo capturando os rituais para dentro da escola, ndo ¢ sair capturando

os nossos mais velhos para dentro da escola, mas a escola deslocar pra roca, a vida na
escola.

escola deslocar para retomada, a escola deslocar para fazer pintura corporal,

para pegar o jenipapo, e ndo achar o jenipapo pronto para colocar no corpo.

26



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Entdo é esse deslocamento da escola porque, para nos, antes da escola
chegar na comunidade ja existia a comunidade, por isso sempre existe uma
escola da vida, e uma vida na escola (Celia Xakriaba, “Resisténcia Xakriaba -

Em Tempos de Enfermidade Outras Epistemologias de Cura”, 24min 41s).

Essa fala de Célia Xakriaba nos lembra muito sobre a educacio que é nossa, dada
pelos mais velhos, um ensinamento sobre como ouvir, sobre como respeitar e sobre
como tratar. Quando eu falo sobre o ensinamento de ouvir, me lembro das rodas de
conversa a noite em que sentavamos todos para ouvir as historias. Sobre a questao do
respeito, lembro-me que sempre nos chamavam a atengao para que respeitassemos
os mais velhos que nos, e ai, ja engajados, aprendemos sobre como tratar as pessoas,
fossem os familiares ou as pessoas de fora. Temos o costume de chamar os mais

velhos de tia ou tio.

Entao, antes de termos um prédio como escola para poder falar sobre a educagao
escolar indigena, nos ja tinhamos uma educacdo indigena propria: as nossas praticas

tradicionais foram e sempre serao nosso modo de ensino e aprendizagem tradicional.

Pensar na territorializacao da escola diz sobre movimentar os alunos da escola até as
nossas praticas tradicionais, o que ¢ um grande ensinamento, porque ¢ mais significativo
aprender colocando a mao na massa do que explicar em um quadro como se faz. Quando
Célia fala do jenipapo, imaginamos a interagao dos alunos na preparacao de uma tinta.
Quantas vezes vimos na aldeia um grupo de alunos com os seus professores indo a lagoa
pegar o barro para fazer os artesanatos e que, depois de prontos, ficavam expostos na
escola para todos verem? Para todos contemplarem o resultado daquele deslocamento da
escola até a lagoa, ou até o pé de jenipapo e também até os nossos mais velhos, que sao
nossos livros vivos. E muito comum aqui na comunidade as pesquisas com os mais velhos,

visto que sempre existiu uma escola da vida.

27



Colheita indige! Luana Leite Pinheiro Bizerra

Célia Xakriaba. Foto: Edgard Kanayko.

28



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Momento de terra-aula

‘ ‘ por isso que nesse momento de imposicao de teleaula nos estamos num momento
de terra-aula e muito mais do que uma plano de trabalho pra escola, um plano

pedagogico. Nos estamos num plano de vida e quem tem muito mais condi¢ao
de falar de renovar e reinventar esse momento do calendario s omos nos, porque
noés nao considera que nds estamos sem fazer nada, nds nao considera que as
criancas estao sem fazer nada, elas estao vivendo muitas vezes um tempo que
foi sequestrado com o tempo da escola, foi uma ruptura também, acaba que
perdendo também muito tempo dessa relacdo com os pais, dessa relagdo com os
mais velhos. E claro que nés temos a educagio como uma ferramenta de luta, mas
noés lutamos por uma educagao do jeito que a gente quer, sem matar o que a gente
é (Celia Xakriabd, “Resisténcia Xakriaba - Em Tempos de Enfermidade Outras

Epistemologias de Cura”, 28min).

E necessario falar sobre as relacées de antes, sobre o que foi se perdendo com o
processo de escolarizagao dos indigenas, com a escola entre “quatro paredes”. Em uma
escola tradicional nao indigena o aprendizado acontece através da escrita, entretanto,
na educacdo indigena a maior aprendizagem vem das nossas praticas culturais. Esta ali,

naquele observar dos pais fazendo, ali, a0 sentar-se com os avos para somente ouvir.

Com as teleaulas' e a manutengao das escolas fechadas durante um longo periodo
durante a pandemia da Covid-19, tivemos a oportunidade de recuperar a participacao
das criancas e jovens em muitas atividades tradicionais das quais eles nao participavam
por estarem no tempo escolar. Por exemplo, a pesquisa. Como foi um tempo para ficar
em casa, em vez de pesquisar por meio de livros, as criancas se sentaram com os avos
e fizeram o pesquisar indigena. Aprenderam, também, com os pais e tios, porque, para

nos indigenas, esse é um grande método de aprendizagem.

Nos também territorializamos a escola, ocupamos nossa casa de cultura da aldeia

Sumaré 1. Em outras escolas estariam usando uniformes, mas nossos uniformes sao as

1 Aula ministrada a distancia, através do uso de uma Tecnologia de Comunicacdo, como a TV,
o computador conectado a internet, celulares ou outros instrumentos que veiculem audio e/ou
video.

29



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

roupas de palha, feitas pelos professores de cultura, e os alunos estao fazendo o ritual,
mostrando o que aprenderam. E uma forma de valorizar nossa cultura. Com isso,
nossos alunos ja crescem com um olhar diferenciado sobre a aprendizagem e sobre a

escola, aprendendo a viver em todas as formas a nossa cultura.

Independentemente do que as criangas aprendem para fora das comunidades ou
nas midias sociais -~ vemos que as criancas estao muito bem informadas por conta
da internet -, quando plantamos a semente da cultura e cuidamos do manejo,
intercalando a tradi¢cao com a cultura ocidental, temos a certeza de que nossos

futuros adultos serao participativos na defesa dos nossos direitos.

Quem tem territdrio tem para onde voltar

C ‘ Mas quem tem territério tem lugar para onde voltar. Quem tem territorio,
tem mae, tem colo e tem cura, e as mulheres representam como essa cura
do século XXI, também. E as mulheres indigenas sabe o que ¢é isso, porque
quando pergunta pra nos se nés estamos com medo, nos temos respondido que
‘apenas quem tem cicatrizes profundas sabe o remédio que cura’. N6s, mulheres
indigenas, temos ainda cicatrizes dos processos... Ainda do estupro... Ainda da
colonizagao. (Célia Xakriaba, “Como se calar diante de um ataque, diante de um
genocidio? Que a terra grita, que as MULHERES gritam, mesmo quando estamos

em”, 11min 46s).

Porque o territério é para além do meio ambiente, o territério € a totalidade da
nossa vida, porque o corpo € territério, mas o territério também é corpo. Estao
as pessoas nesse momento... Muito mais do que pensar politica, precisamos
pensar o reencantamento pela vida e ressentimentar, nos temos o desafio de
tentar reflorestar os coragdes. (Célia Xakriaba, “Como se calar diante de um
ataque, diante de um genocidio? Que a terra grita, que as MULHERES gritam,

mesmo quando estamos em siléncio”, 2min 22s).

O territério é nosso galho, mas também ¢é semente que nos conecta com nossa
matriz mais profunda da relagao com o sagrado. O territorio é nossa morada
coletiva, mas é também nossa morada interior (Célia Xakriaba, “Visita virtual a

Exposicao Mundos indigenas: recado de Célia Xakriaba”, 1s).

30



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

o territorio ndo é metade do nosso corpo: o territdrio ¢ a totalidade, é o ser
bicho, é o ser semente, é o ser gente ndo deixar ser somente (Célia Xakriaba,

“Visita virtual a Exposi¢ao Mundos indigenas: recado de Célia Xakriaba”, 27s).

Ao escutar estas falas da Célia eu aprendo muito, porque vejo a importéncia do nosso
territorio, a importancia de sairmos para buscar conhecimento. Mas, nossa maior
obrigacao, ainda, é voltar para o nosso territério. Faz muito sentido, para mim, o
ditado “um pé no mundo, um pé na aldeia”. £ no territério que nos conectamos com

0 nosso ser, que limpamos nossa alma dos males que nos contagiam por este mundo
afora. E no territério que as nossas forcas se renovam, é no territério que, além de ter
o colo da familia, temos os colos das sombras da natureza, temos os riachos que nos
limpam a alma, acalmam o coracao. A natureza € vida. A natureza também é mae, é
filha, é mulher, porque s6 uma mae sabe o remédio que cura o seu filho, e esse papel a
natureza nos faz muito bem: uma terapia, uma mae. S6 quem chega cansado dos dias
de luta sabe valorizar uma hora sentado a sombra de uma arvore - e a arvore sabe o

que noés buscamos —, ouvindo os cantos dos passaros, a voz do riacho.

A NATUREZA MAE NOS CURA INTERNAMENTE E INTEIRAMENTE.

31

Foto: Célia Xakriaba, por Edgard Kanayko.



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Demarcacao territorial e a sobrevivéncia da Mae Terra

‘ ‘ todos os territorios indigenas do Brasil que eu conheco s6 foi demarcado depois
da morte de uma lideranca indigena, porque estar vivo parece ser algo tao comum,
mas, para os povos indigenas o que esta em ameaca hoje ¢ o nosso modo de vida,
¢ anossa identidade, é a nossa relagao com o territorio. E nos, povos indigenas,
nods somos o termoémetro do mundo, porque o dia que nés, povos indigenas, da o
ultimo suspiro, isso significa que a humanidade ja ndo vai mais conseguir respirar.
(Célia Xakriaba, “Celia Xakriaba ¢ lideranca indigena, defensora da cultura e dos

direitos dos povos”, Imin 16s).

Nos, indigenas, sofremos quando uma certa area de preservacao é destruida porque
nos sentimos parte da mae terra. Sofremos quando atacam nossos parentes porque
somos todos irmaos. Nos, ao preservarmos uma mata, ndo buscamos apenas

nosso proprio interesse, porque para sobrevivermos - os nao indigenas também -

precisamos da natureza.

Nos sofremos quando ouvimos que “é muita terra para pouco ‘indio”. Quando
demarcamos a terra, ¢ um direito nosso. Quantos mais de nos precisarao morrer
para tentar preservar os nossos direitos, para tentar melhorar o mundo? A terra sofre
com tanta destruicao, a terra é mae, ela sente quando queimam seus frutos, quando
queimam nossas histérias. Para que nés, indigenas, sobrevivamos nao basta estar

vivos, temos conexao com a natureza, tem toda uma ciéncia envolvida.

Quando falamos que estao nos matando aos poucos, nao nos referimos somente
matar uma pessoa, mas sim a matar nossos modos de viver, de sustentar, de se
conectar com a natureza. Célia Xakriaba fala que a mao que corta as arvores e
sustenta a motosserra do desmatamento ilegal ¢ a mesma que corta nossos direitos
indigenas. Embora nao sejamos reconhecidos como melhores artilheiros, somos os
melhores zagueiros, defendemos nossos biomas, sustentamos o “pulmao do mundo”.
Com o desmatamento, porém, quando uma arvore ¢é cortada, uma vida também o

¢é. Nos perguntamos: o que o progresso da morte vai fazer? Onde essa caneta vai
escrever no dia em que todas as arvores forem cortadas? Por isso, continuamos

aprendendo a cada dia muito mais com a arvore viva do que com um papel morto.

32



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Luta das mulheres indigenas para além da fronteira

As participagoes femininas nas lutas por nossos direitos, a responsabilidade, a atencao
ao sair de nossa casa (que ¢ a aldeia) e ir acampar em outro territério em busca de
nossos direitos mostra que as mulheres indigenas Xakriaba e de outros povos levam a
sério o trabalho comunitario. Nossas mulheres guerreiras ndo se intimidam: saem de
suas aldeias determinadas para lutar com a certeza de que vao voltar. Mesmo diante

das ameacas, saem daqui e vao para a luta.

Neste tempo de pandemia, nos, povos indigenas, enfrentamos muitos desafios e as
telas, funcionando gragas a internet, se tornaram ferramentas a nosso favor, pois
muitas guerreiras se reuniram através dos encontros online juntamente com os
homens. Com o0 avanco da vacinagao em 2021, a luta continuou. A s mulheres foram
para Brasilia, para a II Marcha das mulheres indigenas, com 5 mil pessoas acampando,
172 povos participantes. Entre 22 a 28 de agosto, houve, também, a maior mobilizagao
indigena da historia em Brasilia, levando as pautas do movimento indigena para

milhdes de pessoas.

Durante o més de agosto de 2021, o acampamento “Luta pela vida” esteve ocupado por
6 mil pessoas de 176 povos diferentes. Foram 15 milhdes alcangados em todas as redes
da Articulagao dos Povos indigenas do Brasil (APIB), com 3.100 matérias publicadas
por organizagoes da imprensa nacional e internacional. Também se reuniram grupos
de jovens estudantes querendo garantir os nossos direitos de estudar e de Bolsas
Permanéncia, pois esta é uma das principais politicas de assisténcia estudantil para
os povos indigenas e quilombolas nas universidades. O corte nas Bolsas Permanéncia
do MEC contribuiu e contribui para o desmantelamento do acesso a educacgio
universitaria para indigenas: “Nao vai ser um spray de pimenta que vai tirar nos da
luta, a luta é continua, ja enfrentamos isso uma vez, ndo ¢ a primeira vez e, com
certeza, essa ndo ¢ a tltima” (Célia Xakriaba, “Repressao policial contra indigenas em

Brasilia”, Imin 39s).

O indigena ¢ insistente, resistente e persistente. Mesmo diante de tanto ataque para
intimidar, cada vez que volta para o territério para lutar, volta ainda mais forte e

confiante, sem medo de morrer. Como muitos falam: “se for para morrer, morreremos

33



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

lutando”. O territorio do qual falo é o chao de Brasilia, onde muitas vezes levamos
balas de borracha, spray de pimenta e muitas outras humilhagdes. Eles se esquecem,
porém, que o indigena ja nasce preparado, porque ja nasce na luta.

‘ ‘ Como se calar diante de um ataque, diante de um genocidio? Que a terra grita,
que as MULHERES gritam, mesmo quando estamos em siléncio, porque a terra
tem muitos filhos, a terra tem muitas maes, e as maes choram quando veem seus
filhos também violentados. (Célia Xakriaba, “Como se calar diante de um ataque,
diante de um genocidio? Que a terra grita, que as MULHERES gritam, mesmo

quando estamos em siléncio”, 39s).

Essa fala de Célia vou juntar com outra, muito forte: “Somos um povo que resiste pela
forga do maraci, a orientacao do pensamento vem da forca do cantar, porque antes
de existir o Brasil da coroa existe o Brasil do cocar, vamos continuar passando urucum
e jenipapo, mas a boiada nao vamos deixar passar”.?

"Nao existe educacao, nao existe escola, sem o direito territorial”

‘ ‘ E importante considerar também o nosso modo de vida como forma de
conhecimento tradicional (Célia Xakriaba, “No existe educacion sin derecho

territorial”, 8s).

As liderangas Xakriaba que a escola ajuda demarcar territorio, por isso que eu
falo que nds ndo exatamente s6 apropriamos da escola, n6s amansamos a escola,
porque a escola também chega no nosso territério tentando nos colonizar (Célia

Xakriaba, “No existe educacion sin derecho territorial”, 34s).

E importante reconhecer os conhecimentos indigenas como uma forte poténcia
de conhecimento de cura (Célia Xakriaba, “No existe educacion sin derecho

territorial”, Imin 01s).

E nem um governo vai conseguir acabar com a nossa ciéncia, porque a ciéncia
mora dentro de nos e dentro dos territorios indigenas (Célia Xakriaba, “No existe

educacion sin derecho territorial”, Imin 37s).

2 Célia Xakriaba, “No existe educacion sin derecho territorial”, 48s.

34



Sim! Nao existe educacao, nao existe escola, sem o direito territorial

O que eu, Luana, digo sobre isto?

A nossa fonte de sabedoria
é sempre buscar para aprender
€ 0S NOSSOs anciaos nos ensinam
um jeito mais facil de viver
€ nos contos deles, nas explicacdes de vida
que aprendemos o verdadeiro significado
que antes de ter chegado a escola
ja tinhamos um grande aprendizado
para nos indigenas Xakriaba
a escola tivemos de amansar,
pois queriam trazer um ensinamento

com um jeito proprio de ensinar.

Mal sabiam aqueles professores brancos
que por mais que nao sabiamos o que era um livro de papel
para todos nos Xakriaba
nossos ancides sao livros vivos
530 nossa literatura em cordel
tivemos a necessidade de territorializar
nosso proprio espaco na faculdade
nao somente se tratando de espaco
mas também no jeito de aprender e repassar

€ 0s nossos direitos de usar e ocupar.

E muito bom aprender outros conhecimentos
dados pelos professores das faculdades
mostrando outros tipos de ciéncias
observando aquele ensinar e as realidade dos docentes
um grande passo ja demos

um espago na faculdade conquistamos



territorializando um jeito nosso de aprender
sem deixar passar o ensino ocidental

pois é essas dificuldades que no dia a dia enfrentamos.

Com mais de 200 trabalhos que investigamos
chegamos a conclusao que todos nos indigenas
temos nosso proprio jeito de fazer pesquisa
além de pesquisarmos os livros

a aldeia é o nosso ponto de partida.

Por mais que nossas mentes esteja expandidas
nossos pés continuam firmes na aldeia
é buscando conhecimento dos mais velhos

que podemos chegar vivos como a chama de uma candeia

Depois de dias olhando os trabalhos
feito por indigenas na universidade
foi lendo os trabalhos que conheci

as riquezas dentro das diversidades.

Porém mesmo com as diversidades
somos movidos na pesquisa pelo jeito tradicional
que fazemos e colocamos nossos conhecimentos

bem diferente das pesquisas ocidental.

Procurei por palavras que tratam de matematica
mas se vocé nao souber primeiro entender
nao achara esses tipos de palavras
pois a matematica mesmo

esta no nosso jeito de viver.

Pra nds a matematica nao é um contetdo
para quem nao sabe e querer conhecer
a matematica tradicional

esta no nosso jeito de fazer.



Quando os indigenas territorializam na universidade
criamos nosso proprio territorio de lutar e para aprender

derrubando aquele sistema imposto

mostrando toda a nossa forca de querer
assim fazendo a nossa aprendizagem tradicional prevalecer,
por isso é normal ver em uma pesquisa feita por indigenas
a nossa forma tradicional e cultural de viver, mostrando cada disciplina

presente no dia a dia e assim é a nossa forma de ensinar e aprender.



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Aprendizagens de uma pesquisa com um pé na aldeia
e um pé na universidade

Ao finalizar este capitulo, eu concluo que todas as mulheres fazem luta, cada uma

de uma forma diferente e para beneficios coletivos. Cada uma faz e vive na luta, mas
muitas nao se reconhecem como coluna de sustento, seja na luta familiar ou na luta
para com todos. Para elas, parece ser s6 um dever, mas é mais que isso, é resisténcia.
Aprendi que, mesmo que ainda a luta seja constante, a for¢a da mulher indigena
também ¢ e, de acordo com os relatos e com os artigos que li, a for¢a da mulher vai

muito além: é uma forga coletiva que cada vez mais se fortalece e cresce.

Esse trabalho me permitiu conhecer varias outras realidades, de outros povos,

de mulheres indigenas e nao indigenas, me fez pensar melhor sobre a relagao das
mulheres com o mundo atual, e repensar também como as mulheres desde antes
ja faziam lutas. Com as lives de Célia aprendi muito sobre como a gente, enquanto
mulher, pode usar os meios tecnoldgicos como ferramenta de luta, mesmo estando
em casa. Sabemos que o mundo vem se transformando cada vez mais, entretanto

aprendi que podemos usar tudo isso a nosso favor.

Guardo comigo cada palavra ouvida nas lives, palavras de fortalecimento, de
resisténcia e de inspiracdo. Hoje tenho a mente expandida de tanto conhecimento

que aprendi e que vou levar para a vida toda.

Sonia. Flavia.Nety.
Juliana.Elisa.Célia.
Samela.Txai.Telma.
Rosalia.Antonia.Bia.
Janaina.Jozi.Thais.
Thyara.Puyr.Flavia.
Sabrina.Yekan.Anna.
Cacique Pequena.Cisa.
Dona Ana.Amanda.
Carolina.

38



Colheita indigena Luana Leite Pinheiro Bizerra

Referéncias

CARVAJAL, Julieta Paredes. Dissidéncia e Feminismo Comunitario. Gesto decolonial,
v. 11, n. 1, 2014. Disponivel em: https: //hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-
decolonial-gesture /11-1-dossier /elll-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.
html. Acesso em: 20 set. 2023.

DE JESUS, Naine Terena; DE MIRANDA, Téo. Educacao escolar indigena em

rota de convergéncia: lives, processos e futuro. Revista Latinoamericana de
Etnomatematica, v. 13, n. 1, p. 174-188, 2020. Disponivel em: https://www.redalyc.org/
journal /2740 /274065702010 /274065702010.pdf. Acesso em: 20 set. 2023.

MEDINA, Martina. Célia Xakriaba: curar a terra é curar a nés mesmos. YAM, 2020.
Disponivel em: https://yam.com.vc/sabedoria /791662 /celia-xakriaba-curando-a-
terra-curamos-a-nos-mesmos. Acesso em: 20 set. 2023.

39

sumario


https://www.redalyc.org/journal/2740/274065702010/274065702010.pdf
https://www.redalyc.org/journal/2740/274065702010/274065702010.pdf
https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-mesmos
https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-mesmos

cao das mulheres
olitica interna e seus
tos na vida comunitaria

Edinalva Fernandes Ribeiro
Ailton Nunes Ribeiro



Como citar este capitulo

RIBEIRO, Edinalva Fernandes; RIBEIRO, Ailton Nunes. Participacéo das mulheres Xakriaba na politica interna e seus
impactos na vida comunitaria. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes
(org.). Colheita indigena: préticas investigativas como experiéncia de autoformagdo e afetagdo coletiva. Belo
Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 40-59.

Apresentacao

Escolhemos falar com/sobre /para as mulheres indigenas Xakriaba que sempre
estiveram engajadas na luta e na participagao da politica interna de nosso povo, ainda
que na academia pouco falemos delas para dar reconhecimento ao importante papel
que elas tém. As mulheres que, mesmo quietinhas em seus lugares, sem aparecer,

sdo protagonistas fundamentais em todas as atividades relacionadas com as politicas
internas. Entendemos que as mulheres sempre estiveram nas lutas dos seus povos,

mas nao querem que sejam vistas (Carvajal, 2014, p. 1).

Ainda que saibamos que olhar e falar da mulher indigena ndo é uma tarefa facil, nos
acreditamos na forca que elas tém e nos desdobramentos que elas fazem para dar o
melhor para suas familias, para trabalharem na roca, para serem artesas, parteiras,
benzedeiras, ativistas e, inclusive, trabalharem fora de casa. A mulher indigena tem
muitas qualidades e uma delas € conseguir fazer muita coisa a0 mesmo tempo.

O patriarcado — no olhar machista — tem colocado a mulher indigena s6 como
reprodutora, mas, com esta pesquisa, queremos reivindicar o papel das mulheres

Xakriaba na politica e na organizagao interna de nosso povo.

a1



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Para a realizacdo deste trabalho, nos inspiramos em varias historias de luta de
algumas mulheres Xakriaba, e escolhemos a histéria oral como atitude metodolégica
para registrar as suas historias de vida e trajetorias. Essa metodologia foi por nos
escolhida considerando alguns elementos apontados no artigo intitulado “A forca de
contar historias: tradigao oral indigena e historia oral em Roraima” de Souza, Silva e

Spotti (2013). Nele, percebemos que

‘ ‘ um dos motes para a narracao ¢ (re)passar as experiéncias vividas no dia a dia,
difundi-las e socializa-las no interior dos grupos sociais. Como pratica social, “a

forca de contar historias se faz, permanecendo, necessaria e vigorosa, através

dos séculos” (Gotlib, 2004, p. 6). No amago da cultura indigena, a narracéo oral

agrega a memoria de varias épocas ao presente, constituindo-se como um dos
pilares para que as tradi¢des ndo se percam, para que os grupos se reconhecam

e se deem a conhecer (Souza; Silva; Spotti, 2013, p. 214-215).

Assim, partimos da concepcao de que ha muito valor em guardar as historias orais das
mulheres indigenas Xakriaba que participam da politica interna de nosso povo, pois
delas podemos aprender como tém sido desenvolvidas diferentes estratégias internas
para a manutengao da nossa cultura. Ouvir as historias do passado para pensar nosso
presente, tendo ciéncia do fato de sempre ter alguém que nos precedeu, as memorias

do passado que se fazem no presente.

Tivemos, também, como referéncia o Trabalho de Conclusao de Curso de Luana
Xakriaba, formada no FIEI (2022), ja que nessa pesquisa sdo citadas varias mulheres
Xakriaba e seu histérico de luta, com o foco maior em Célia Xakriaba, mulher que
também é uma referéncia para nos, e influencia outras mulheres a se engajarem na
luta. Na pesquisa, também se fala de Tia Ana, mulher que, mesmo com uma idade
avancada, trabalha em casa e ainda planta roga sozinha. Convidamos os leitores deste
capitulo de livro a lerem também a pesquisa de Bizerra (2022), na qual ha falas de
Célia muito importantes, como “ N6s mulheres indigenas estamos em ameaga quatro
vezes porque nos saimos para um territério que nao € nosso em busca da luta e por
ser mulher, por ser jovem e principalmente por ser ativista dos direitos humanos”
(Célia Xakriaba apud Bizerra, 2022, p. 53).

42



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Nessa fala de Célia, aprendemos como as mulheres sofrem ameagas e agressoes, e
€ por esse objetivo que ela luta para empoderar e para fortalecer outras mulheres a
fazerem parte dessa luta que é também coletiva. A mulher indigena carrega no sangue

a forga de luta e dedicagao pelo seu povo.

Com esta pesquisa e a leitura de varios artigos, percebemos a importancia das
mulheres Xakriaba na participacao politica interna. Vimos a transformacgao que
aconteceu em relagao ao aumento da participacao das mulheres nas politicas
partidarias. Assistimos a live de Papion Cristiane! e, com ela, aprendemos que

o patriarcado e o feminismo sao europeus e nao indigenas, mas que foram se
incorporando de varias formas nas culturas indigenas. Entdo, é fundamental entender
os papéis e lugares que as mulheres indigenas vém reivindicando nas comunidades,

inclusive a sua participacdo na politica interna.

Depois de assistirmos a algumas lives e termos passado por esse processo de leitura
de varios artigos, s6 afirmamos o nosso interesse de falar sobre esse processo de

luta das mulheres guerreiras Xakriaba. Com a pandemia em 2020, ficou dificil de nos
encontrarmos pessoalmente com as mulheres que seriam entrevistadas; entao, fomos
nos comunicando via WhatsApp. Algumas entrevistas foram feitas por WhatsApp,
como a de Flavia Correa, integrante da Articulagao Nacional das Mulheres Indigenas
Guerreiras da Ancestralidade (ANMIGA), e a da jovem ativista Artemisa Xakriaba, que
esta cursando psicologia em Santa Maria - Rio Grande do Sul. Por fim, a entrevista de

Fernanda Xakriaba, assessora da deputada Célia Xakriaba.

Ainda que o foco da nossa pesquisa seja a participacao das mulheres Xakriaba na
politica interna, nao podemos deixar de reconhecer como elas estao cada vez mais
participando da politica partidaria. Em 2016, tivemos a participa¢do de uma jovem

na politica partidaria ndo eleita e em, 2020, tivemos a participagdo de mais duas
mulheres indigenas na politica partidaria, candidatas a vereadoras, também néo
eleitas. Em 2022, tivemos a conquista de ter uma candidata a deputada Federal eleita:

Célia Xakriaba que sempre foi participe nas politicas internas do nosso territorio.

1 Disponivel em: https://www.youtube.com/watch?v=LiB7CofUEoo0.

43


https://www.youtube.com/watch?v=LiB7CofUEoo

Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Desenvolvimento da pesquisa

Para o desenvolvimento da nossa pesquisa, partimos das vozes de seis mulheres
indigenas, reconhecendo as nossas guerreiras que estao na memoria, assim como as
mulheres que ainda estao nessa trajetoria de luta e dedicacao em busca de melhorias
para o nosso povo. Decidimos nos aproximar da histéria oral, pois entendemos que
essa forma de fazer pesquisa nos permite conversar com cada uma das seis guerreiras
sobre seu passado de luta e labuta, assim como sobre seu presente. Vemos neste
exercicio a possibilidade de falar dos seus costumes para compreender o passado,
entender o presente, e assim predizer o futuro, mostrando como as mulheres sempre
estiveram e ainda estdo engajadas na luta. Entrevistamos mulheres de varias idades do
territorio Xakriaba. Queriamos entender como eram os seus passados, os costumes,

dificuldades que enfrentaram para poder ocupar os grandes espagos que estao hoje.

A histoéria oral € uma forma de guardar as memorias dos nossos guerreiros, que pouco

sabem expressar em um papel o que ja vivenciaram.

‘ ‘ Entretanto, assim como os documentos escritos podem ser tendenciosos,
por atenderem a interesses, escolhas e selecoes do que se escreve ou se omite
da historia oral que é ancorada na memoria e nao esta imune aos efeitos da
tendenciosidade, ora como superestimacao, ora como subestimacao dos fatos,
‘a memoria € seletiva. Nem tudo fica gravado. Nem tudo fica registrado [...]
a memoria também sofre flutuagdes sendo expressa nas preocupacoes do
momento, constituem um elemento de estruturagao da memoria’ (Pollak, 1992, p.

4 apud Staniski; Floriani; Silva, 2016, p. 123).

Tio Valdemar Fernandes (em memdria), ancido da aldeia da Barreiro Preto, dizia que
tudo o que ele sabia queria compartilhar com os mais novos, mas nao tinha o dominio
da escrita e nem tudo que ele sabia cabia em um papel. Por isso ele fazia questao de
ser filmado ou gravado nas suas entrevistas, pois dizia que sua lembranca era curta,
uma hora lembrava depois ja nao lembrava mais. Por isso, vemos a histéria oral como
uma forma de guardar a memoria de nossos ancides, e é com base nas histoérias de
luta do passado que os jovens estdo construindo o seu futuro para correr atras dos

seus direitos.

a4



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Nao nos interessa mostrar semelhancas e explicar diferencas entre as experiéncias
vividas destas mulheres no contexto de organizagdes de politicas internas Xakriaba.
O nosso interesse esta em registrar essas historias para a memoria de nosso povo

e aprender de suas trajetorias e de suas dificuldades em relagdo a visibilidade e a
garantia de seus espacos nao so6 no ambito familiar, mas, também, na politica, na
educacao e na ciéncia. Em tudo. Para cada uma de nossas convidadas elaboramos um

roteiro de questdes especificas.

Dentre as convidadas, esta Dona Maria José, mais conhecida por “Zeza de Jodo”, uma
pessoa que sempre esteve pesquisando universidades com cotas para indigenas, e além
de trabalhar na escola como educadora, ainda ajuda os jovens Xakriaba a se inscreverem
nas universidades. Convidamos, também, a Artemisa Xakriaba, jovem ativista graduanda
no curso psicologia na UFSM, interessados em saber o motivo que despertou seu o
interesse em participar de politicas publicas e falar dos seus desafios como ativista e
graduanda. Para além de Zeza de Jodo e Artemisa Xakriaba, estendemos o convite para
Diana Pereira de Aratjo Rocha, da aldeia Prata, a primeira mulher lideranca Xakriaba,
escolhida e avaliada pelo Sr. Valdemar para ser sua vice-lideranca. Nas palavras dela,

“nao tem essa divisao de trabalho entre homem e mulher nao”.

Queremos destacar ainda nosso convite a Fernanda Gongalves de Oliveira da Cruz
e a Flavia Xakriaba. Fernanda é Xakriaba, mora na Aldeia Sumaré Il e é formada em
Pedagogia pelo curso de Formacao Intercultural para Educadores Indigenas (FIEI)
da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), na area de Ciéncias Sociais e
Humanidades. Também é bacharel em Administragao Publica no ensino a distancia
pela Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri (UFVIM). Trabalha
ha 12 anos na Educagao Escolar Indigena Xakriaba como supervisora pedagogica e
no momento atua como Assessora Parlamentar na articulagao politica da Deputada
Federal Célia Xakriaba. Ja Flavia se destaca por sua participagdo nos movimentos
indigenas, sempre acompanhando as lutas de Célia Xakriaba. Sendo uma jovem
articuladora e participativa nas politicas internas, conseguimos contata-la via

WhatsApp e fizemos o processo de entrevista por esse meio.

45



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Na pesquisa realizada para o Trabalho de Conclusao de Curso da Formagao
Intercultural para Educadores Indigenas? na habilitacao de Ciéncias da Vida e da
Natureza, entrevistamos cinco mulheres, mas neste artigo, apresentamos apenas a
entrevista de Dona Zelina, a primeira professora Xakriaba. Ao convida-la, queriamos
homenagear essa guerreira que enfrentou varios desafios na sala de aula e lutou para
dar uma boa qualidade de ensino para seu povo. E gracas a ela que muitos Xakriaba

tiveram a oportunidade de ser alfabetizados.

"PARA NOS NAO TEM
ESSA DIVISAO DE
TRABALHO ENTRE
HOMEM E MULHER
NAO"

Uma escrita que compoe com nosso calendario sociocultural

Uma releitura do calendario sociocultural Xakriaba foi elaborada por nos, e é deste
lugar que pretendemos comegar esta parte da escrita com o proposito de incluir as
mulheres nas praticas socioculturais que entendemos como participag¢do na politica
interna da nossa comunidade. Este calendario, assim como outros que ja foram
registrados em outras pesquisas (Aratjo, 2018), descreve o cotidiano das praticas
culturais que ocorrem més a més nas aldeias - ainda que possa variar de aldeia para
aldeia - e é utilizado para levar essas praticas para a escola, com o proposito de
articular os tempos das aldeias com os tempos da escola. A seguir, apresentamos uma
das narrativas registradas por nés: a entrevista com a dona Zelina, a primeira mulher
professora de nosso povo Xakriaba. Junto com a entrevista, nos fizemos alguns
comentarios com o intuito de demarcar o que dela nés aprendemos. Convidamos o(a)
leitor(a) para ler o relatério completo desta pesquisa de finalizacao de curso em que

sera possivel encontrar as outras entrevistas e textualizagdes por nds elaboradas.

2 Para conferir o trabalho e as entrevistas realizadas neste trabalho, acesse https://www.fae.ufmg.
br/biblioteca/wp-content /uploads /sites /7,/2023 /10 /Ailton_e_Edinalva.pdf.

46


https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/10/Ailton_e_Edinalva.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/10/Ailton_e_Edinalva.pdf

Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Calendario Sociocultural

Fonte: Acervo pessoal de

Edinalva Fernandes Ribeiro.

Aprendendo com Dona Zelina: primeira mulher indigena
professora do Xakriaba

Quando apareceu esse Mobral, uma colega minha da Varzea Grande
me perguntou assim: “Zelina, la onde vocé mora ndo tem escola,
nao?” Eu falei: “Ndo”. Ela falou: “Vocé ndo queria dar o Mobral la,
nao?” Ela dava o Mobral e conhecia as coordenadoras do Mobral la de
Itacarambi. “O, se vocé quiser dar o Mobral e eu apresento vocé e ai
voceé s6 vai ld e assina, eles falam como é que vocé faz ai vocé assina e
vem ca e faz a matricula e leva”. Entdo eu procurei que dia da para vocé
me levar ld que tenho interesse! Bem, assim eu fiz. No dia marcado,
Lero foi me levar até a casa dela e de la foram eu, ela e seu esposo de
cavalo até em Itacarambi.

Chegando la em Itacarambi ela me apresentou e explicou que aqui no
Xakriaba ndo tinha escola, e eu sabia ler e escrever, e que eu poderia
dar aula do Mobral. Entdo eles falaram se ld ndo tem é sé ela trazer

as matriculas dos alunos pra levar o material, mas antes eu teria que

passar no teste que eles iam me passar. Fiquei bastante preocupada

47



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

com medo de ndo dar conta, mas gracas a Deus eles passaram umas
coisas bem facinhas que eu ja sabia e deu tudo certo. Consegui passar,
assim eles viram que eu conseguia dar aula.

Entdo, quando cheguei aqui conversei com o pessoal daqui para fazer
a matricula. Foi Zé de Miguezim, Zabé, tio Miguezim, Elisa e... 0s
meninos daqui que era os irmdos de Lero meu esposo, Carlos Mundo,
Altino, Zé de Servini, Otavio, Barbino ainda era pequenininho. Era
mais e ai consegui trabalhar. Trabalhei trés ano nesse Mobral, ai vendo
que eu estava trabalhando no Mobral, a finada Edite que era mulher
de I0i0, ela era professora ld nas vargem e ja estava no tempo de se
aposentar, mandou falar comigo para assumir. Fiquei com receio, pois
era longe pra mim ir, tinha filhos pequenos e marido para cuidar,

mas eles e outras pessoas me incentivou porque muitos iam perder e
abandonar os estudos que iam ser bom pra todos.

Marcamos o dia e fomos na prefeitura fazer o teste, passei novamente,
mas dona Edite ja falou logo que ndo queria que a escola fosse mais na
casa dela pois ja estava bem cansada e estava precisando descansar
um pouco. Arranjei a casa da velha Zifirina, sé que ndo era muito

bom porque os alunos barulhava demais e a mulher ja de idade, entdo
tive que mudar. Al Marcilio foi e me chamou pra dar aula na casa

dele e mudamos pra ld, fiquei bastante tempo dando aula la, era um
povo muito bom. De vez em quando a mulher do Sr. Marcilio fazia uma
merendinha, ela limpava a salinha, a hora que nds chegava estava
arrumado e ai eu chegava mais cedo e ia com os alunos pegar dgua na
cabeca la na no riacho pra encher os ‘pote’ porque ela ndo dava conta de
tudo sozinha. Ela era trabalhadeira, antigamente as mulheres trabalhava
muito na roga...quando ela estava, ela fazia a merenda. Quando nao
estava, era eu e assim nos iamos fazendo.

Quando tinha merenda e todo mundo ali ja estava servido, la lavava

as vasilhas e voltava para a sala. E nessa vida eu tinha que ir daqui
montada de cavalo ou de pé ou de jegue, 0s meus meninos ja estavam

grandinhos, entdo comecei a levar eles para estudar. Era muito longe,

48



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

mas eu, meus filhos e os outros alunos precisavam.

E assim, eu fazia para trabalhar, levava os mais grandinhos, colocava
trés numa garupa e ia estudar ld e outros pequeno ficava aqui mais
Lero. Ao decorrer do tempo foi surgindo mais alunos, os filhos dos
meus vizinhos foram crescendo e, como ndo tinha ninguém para levar
eles, eu levava todos a pé pois ja ndo cabia tantos na garupa do cavalo.
Trabalhei seis anos desse jeito. Ja estava ficando cansada, ndo aguentava
mais cuidar de menino, da roga, da casa. Tinha que me desdobrar. Entdo,
fui ld na prefeitura e pedi demissdo, pois as vezes eu mesma, a professora,
tinha que fazer merenda quando ndo dava para a mulher fazer e era assim.
Teve uma vez na escola, era um sofrimento, eu tinha que levar para casa

e trazer todos os dias, as vezes para facilitar eu fazia a merenda em casa e
levava pronta.

Pedi demissdo que ndo aguentava mais ficar desse jeito com a merenda
para cima e para baixo, mas que o comigo mais estava cansativo. Mas
eles ndo me deixaram desistir, reconheceram o meu esforgo, pois de
vez em quando eles e o prefeito Zé de Paula iam visitar a escola, era
uma escola bem simples, era uma casinha pequenininha ndo tinha
cadeira, quem dava os banquinhos era os donos da casa e tinha vez

que as criangas que ‘trazia’ os banquinhos. Tinha uma mesinha ld, eles
rodeavam a mesa para escrever, outra hora escrevia em cima da perna,
era essa luta.

Al para eu ndo desistir eles mandaram criar a escolinha ld em casa. S6
que eu falei: “Moca, la ndo vai ter esse tanto de aluno que precisa, ndo!”
E tinha 25 alunos acima. Mas eles falaram que pode criar que “nds
damos um jeito aqui, tira a matricula de outra escola e pde na sua para
completar a matricula” E ai eu peguei o quadro e a panela que era a
unica coisa que tinha. Al Lero fez um banquinho e os meninos traziam
também de suas casas. Af, quando umas pessoas descobriram que eu

ia dar aula em casa, ai ndo queria ndo, que a gente trabalhava... Foi ld
dar parte de mim que eu estava aqui trabalhando sé com doze alunos...

Sairam numa madrugada de cavalo e foram la falar para ela. At ela

49



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

falou: “Ndo, fui eu que mandei dar aula com alunos que estavam ld.”
“Ndo... mas vocé tem que ir la para vocé ver que ld ndo tem condicoes
de dar aula. A casa é assim, assim. E la ndo tem condicoes de dar aula,
e meus meninos ndo vai para essa escola.” Ai ela falou assim: “Entdo
vocé fala para ela que eu vou ld para nés acertarmos e vocé vai ld mais
as outras pessoas que ndo quer.”

At vieram quando chegou aqui esses povos s6 falando, criticando e eu
fiquei quieta ai Dona Nininha falou: “Pois é mogo, a escolinha aqui
dela garante para ela dar aula para as criangas que tem aqui, ela pode
muito bem trabalhar, ela é muito esforgada, ela pode trabalhar com
essas criangas que tém.”

E eles rebatem: “Pois é, os meus filhos que ndo vem estudar aqui, ela
ndo sabe de nada.” E... porque eu era mulher e achava que eu ndo sabia
de nada ndo. Tinha que ser pessoas mais experientes, mais estudado,
confiava mais nos de fora do que nos daqui de casa.

E aquele orgulho que eles tinham da gente ter um salario, ainda mais
uma mulher trabalhar e ter um saldrio, aqui ndo tinha outras mulheres
assim, entdo eles ndo aceitavam de eu ter essa oportunidade, que na
verdade favorecia todos nos.

Ela falou: “Ndo, mogo, se vocé quiser por os seus até em Itacarambi,
vocés podem por. Mas pode deixda-la trabalhar com esses que tem?”

E ai foi essa briga para eu trabalhar.

Entdo ela falou: “Zelina pode continuar dando aula com os que tem e vocés
veem ai se quer que seus filhos estudem aqui ou ndo.”

Continuei trabalhando... At veio um tanto de gente e colocou seus filhos
na escola. Osvaldo e Jodozinho botou os meninos deles de ld para estudar
comigo era para poder completar e me ajudar, ficou um banddo de
menino sé os de Jodozinho era seis, os de Osvaldo era Nida, Tida, Nailda
e Azilda, que era bem pequenininha.

E ai fui trabalhar.

Foi a época que entrou as brigas das terras dos posseiros sair e ndo sair

e nesse tempo a professora de Itacarambi que trabalhava no barreiro

50



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

saiu, at ficou os alunos parado sem aula.

Af foram vindo os alunos de ld para ca e continuei dando aula.

Al surgiu a casa da comunidade na aldeia Barreiro Preto, ai pediram
para eu dar aula ld que ia render mais alunos.

Ai bem assim eu fiz. Levei os meus alunos daqui pra ld e junto com os de
la a sala encheu, que falei: “Meu Deus, ndo vou dar conta.” Era as séries
tudo juntas, primeira, sequnda, terceira e quarta série. Era em torno de
uns 45 alunos tudo junto ai eu falei que ndo dava conta, eles colocaram
um servical que foi comadre Dete e eu s6 fui sé pra sala, mas ndo estava
dando conta mesmo assim.

Af eu fui la em Itacarambi, falei com Nininha que era a mesma
diretora. Ela ja me conhecia, falei tudo pra ela: “O, la eu ndo té dando
conta nao, la tem duas salas e tem muitos alunos em torno de 45,
ninguém ndo pode pegar esse tanto.”

Ela falou: “Ndo, vocé caga ld duas pessoas para te ajudar, duas pessoas
que tem a quarta série e traga elas aqui para fazer o teste. Se elas
passarem, uma pega a primeira, vocé a sequnda, a outra a terceira e
quarta.”

Al eu disse que esta bom...

Al eu peguei falei com Matilde mais Néna de Zuel...

At elas aceitaram...

La elas passaram no teste foi quando elas comegaram a dar aula e eu
fiquei s6 com uma série que, para mim, ja estava muito bom.

Assim fomos trabalhando um bom tempo com um servigal e trés
professoras...

A, com passar do tempo, surgiu uma lei, ndo sei se foi da prefeitura ou
do estado, que ndo podia trabalhar. A professora que fosse, todas teriam
que sair. (“leigas” eram as que ndo tinha formagdo) e nds éramos todas
uma leiga. Foi uma revolta desses povos pra ndo sair, eu falei assim: “Se
nao jogar nos fora, deixa nés pra servigal.”

At eu vou, eu ndo tenho isso nao.

E como ja estou bem cansada, também seria bom ficar na cantina um

51



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

pouco, vat indo a mente da gente ndo aguenta nao.

Afi agora ja tinha mais menino, Dete ficou de um horario fazendo
merenda e eu no outro, e vinha as professoras de fora, la de Itacarambi.
Para alunos ficava mais era sem aula.

Af juntou a lideranga, Cacique, fizeram uma reunido para formar uma
turma aqui mesmo e pegar as pessoas da quarta série e levar para o Rio
Doce para formar e dar aula.

Al gjeitaram uma turma, a primeira turma que foi umas professoras, ai
eu ndo quis ir porque eu ja estava na cozinha e eu vi minha cabeca ja
estava agoniada e eu ndo quero ser professora mais ndo.

“Podem vocés ir, se minhas meninas puderem ir, pode levar... Mas eu ndo
vou mais ndo, eu vou ficar no servigo que eu estou mesmo.” E ai fiquei
trabalhando, trabalhei onze anos de professora e trabalhei mais treze
ano na cantina, me aposentei com sessenta e um ano de idade, e trinta
e um ano de servico que eu aposentei...

Depois, entreguei o barco para os outros e ai foi onde é que minhas
filhas Leninha e Marli e Zeza, minha nora foram fazer o curso, as
meninas indo, beleza para mim. Gragas a Deus hoje eu estou numa
boa com esse servigo de servigal. Eu falo numa boa em vista do de
professora que exige muito da gente.

A gente ia ficando de idade, ndo estava aguentando mais ndao e mesmo
assim tive que trabalhar cansada doente, ndo aguentava, tinha que

ir, porque ndo dava atestado, atestado que dava era um ou dois dias.
Adoecia da coluna, adoecia de dor de cabeca...

A gente trabalhava demais cansado, o corpo ficava fraco, ndo estava
mais aguentando, era um labuto porque eu morava aqui na Veredinha
e trabalhava la no Barreiro. Ai, antes de eu dar entrada nos papéis,
surgiu uma escola aqui na Veredinha que é vinculada com o Barreiro e
ai ficou melhor para mim trabalhar mais dois anos.

Antigamente era dificil mulher trabalhar. Professor era homem, era
dificil a mulher td no servigo assim pra ganhar um saldario. Coitada
tinha de trabalhar era na roga e ganhava metade do saldrio do homem.

Se 0 homem ganhasse, por exemplo, vinte contos por dia, a mulher

52



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

tinha que ganhar dez no mesmo servigo, na mesma enxada e no mesmo
horario que um saia e entrava o outro, também. E sem contar, também,
que o salario nem era essas coisas. Quando eu trabalhei na escola
comecei ganhando meio saldrio e naquele tempo o saldrio era mixaria,
se ndo for engano era 80 contos e eu, por ser mulher, ganhava sé 40
conto e tinha que dar pra sustentar a casa, os filhos, porque teve um
tempo que deu uma seca que as rogas ndo saia de jeito nenhum, teve
uma praga de gafanhotos, comia a roga inteira, lagarta tomou de conta.
E Lero arruma algum servicinho por fora para ajudar em casa porque
s6 com esse meio saldrio ndo dava. Foi uns tempos bem dificeis.
Quando ndo achava servico ele também fazia ferro de ferrar gado, fazia
cabo de enxada, emendava foice e assim nos fomos nos virando, para
ndo morrer de fome porque as rogas que era o nosso ganha pao ndao
estava saindo nada.

S6 sei que foi uma vida sofrida, além disso, quando eu estava
trabalhando na escola, ainda tinha que ir para a roga.

Quando plantava roca e perdia, mas ai ficava o algoddo que ndo morria,
ficava uma mandioca, a gente ia cuidar apanhar algoddo, era fazer uma
farinha, alguma coisa assim. A farinha era feita no ralo.

Tinha de ir trabalhar na escola, em casa, e ainda cuidar das coisas para

manter viva.

No relato da dona Zelina a gente vé o quao era presente a desigualdade de salario para
as mulheres indigenas, mas, quando se tratava de servico, as mulheres participavam
dos mesmos servi¢os que os homens, até em trabalho bragal. Acreditamos que as
mulheres, elas fazia mais do que os homens, porque mesmo trabalhando nas rogas, no

servico pesado, sobrava sempre para elas cuidarem da casa e filhos.

Embora alguns maridos ajudassem, havia aqueles que nao entendiam que era
obrigacao deles também. Muitos eram machistas e nao aceitavam. As mulheres
tinham muitos filhos antigamente e era dificil para sustentar e educar, mas sempre
tinha as comadres que, mesmo tendo seus filhos para cuidar, ajudavam umas as outras
quando precisavam. Elas sabiam compartilhar e, naquele tempo, uma dava roupa para

outra, trocava alimentos e assim existia essa rede de apoio parentesco.

53



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Conhecendo a histéria de luta de dona Zelina, vemos que, mediante a tantos
empecilhos, ela € uma guerreira, e exemplo disso, € a evolucao de pessoas formadas
aqui no Xakriaba e ver que os primeiros alunos dela hoje tem uma boa formagao. Isso
gracas a ela que se esforcou e lutou para alfabetizar o seu povo. A luta nao para por at:
foi através de Dona Zelina que hoje os jovens buscam outros meios para lutar, nao € mais
a mesma ferramenta, mas o mesmo objetivo, porque a todo momento ha noticiarios de

governantes de oposicao tentando derrubar os direitos dos povos indigenas.

Era uma vida sofrida. Sem contar que onde a gente morava aqui ndo
tinha riacho, a gente ia lavar a roupa la no meio d’dgua, ld no Otavio.
At juntava as roupas de quinze dia, até mais, fazia aquelas trouxdo na
cabega e descia no sabado ou no domingo, descia para lavar roupa. Era
pesado, mas venci a batalha e agora ja estou de boa.

Hoje eu fico muito orgulhosa em ver mulheres nossas aqui Xakriabd
trabalhando e participando de todas outras atividades que os homens
participam. Tem Miranda que eu dei aula e que hoje ela é auxiliar de
dentista e pedagoga. Nailda que era agente de satide e hoje é técnica de
enfermagem. Célia que ela ja é deputada, a primeirinha letrinha que
ela aprendeu foi comigo, as outras irmds dela Sandra e Simone também
estudaram comigo, mas ja tinha estudado em Sdo Paulo. Chiquinho
que foi Secretario de Saude, Cida Barros ja é a diretora, Cleusa é
professora, Senhorinha é técnica de higiene bucal, Alipio é professor,
Marli é professora, Leninha é professora e fora muitos outros que nao
estou lembrando no momento que jd tem uma boa profissdo. Ai eu sinto
assim, uma felicidade enorme dentro de mim. E rapaz, moga, todos
estudados e vejo assim que tudo na vida tem um comeco, e o comego da
formacdo deles foi por mim.

E igual fala assim que a base das outras profissdes é o professor, né? E
educacdo, porque ninguém consegue se formar pra ser médico se ndo
estudar, né? Em outras profissoes também.

Pois é, eu sempre falo, mas a minha fala ndo chega até onde deve
realmente chegar.

Que o professor é uma pessoa que tem que ser mais respeitado era pra

54



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

ser mais valorizado, mas isso ndo acontece.

Se é médico, tem que passar pelo professor, se é deputado, tem que
passar pelo professor, se é qualquer pessoa de lei tem que passar pelo
professor.

Hoje em dia o que leva a gente pra cima é o estudo.

E o professor ndo ensina s6 um, né? Ele ensina vdrios ao mesmo tempo.
E para ser professor tem que aguentar muita coisa, pois cada aluno
tem um génio diferente, uns sdo calmos outros alterados, tem alunos
bastante imperativos e nem toda pessoa tem a mente boa para suportar
tudo isso.

Eu mesma fiquei doente um tempo com depressdo. Tive que me afastar
por dois meses, tomei uns remédios fortes. Eu lembro que comecei a
trabalhar de professora no Mobral foi em 1977, 78, 79. E em 79, comecei
dar aula de professora pelo municipio.

Parei de trabalhar em 2008 e s6 em 2016 eu me aposentei.

Caminhei bastante para me aposentar. Meu Deus, mas demorou!
Levava um documento, faltava outro, era assim direto. Ainda bem que
Zeza, Marcelo, Celso me ajudou bastante.

Depois, me falaram que era eu mesma que tinha que resolver isso,
como eu ndo entendia direito o que estava faltando, pedia para anotar
as pendéncias e onde eu deveria procurar. Depois de muita peleja,
aposentei e sosseguei.

Mais um sossegado esse que eu ndo sei ficar parada e eu ndo aguentei
mais ir trabalhar na roga, mas continuo participando das reunioes
importantes para nosso povo. Eu gosto disso, gosto de me manter
informada, tirar minhas dividas, participo muito ainda, sei que ndo
dou mais aulas, mas como direito de cidadda que tenho, gosto de saber o
que estd acontecendo no nosso territorio, e participo de muitos servicos
voluntdrios como da associacdo casa de sabdo aqui da Veredinha, da
casa de medicina do Barreiro.

Mas meu sonho mesmo era plantar e cuidar das plantas, fazer
artesanatos. Fui mexer com o barro, fui fazer costura e pintura, quando

enjoava de mexer com um ia fazer o outro. Tiro uma semana para

55



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

mexer com uma coisa, essa semana eu estava mexendo com o colar.

E assim, eu tiro uma semana mexendo com barro.

A hora que eu enjoo de barro, eu largo, tiro uma semana mexendo

com semente e miganga. Al eu entro com mais uma ou duas semanas
mexendo com as plantas, termino as plantas eu ja volto com outra
coisa, vou fazer tapete, vou fazer colcha, pintar e tudo isso. Quando eu
canso daquilo eu vou fazer outra coisa, mas ndo fico parada de jeito
nenhum.

Ja me acostumei nessa vida de trabalho, o dia que eu ndo faco nada

eu fico assim... Parece que perdi um dia. Ai, eu endoido fazendo tudo
de novo, ainda mais quando eu lembro que uma vez eu fiquei com
depressdo que ndo tinha animo para nada, ja ndo sabia fazer Nadinha.
Sabe que eu ndo fazia nem uma comida, é a coisa mais dura que eu
imaginava de colocar, fazer um arroz ...

Eu chorava para ndo fazer um almocgo, pra fazer alguma coisa. Quando
a casa ia ficando assim, desleixada, eu arranjei uma pessoa para ficar
mais eu... Mas, por mim, éia, tanto faz.... Eu ia para escola chegava

la eu ficava assim.... Eu agradeco a Vera que me ajudava, lavava as
vasilhas pra mim. Tive que trabalhar mesmo assim, ai ela via que eu
ndo estava muito bem e me ajudava, quando ela liberava os alunos,

ia ld, jogava dgua nessas salas. Eu ndo via a hora de chegar em casa e
deitar o corpo, s6 pedia isso.

Menina, mas eu fiquei ruim, at Deus ajudou que ela estava nessa
comunidade.

Veio o afastamento da aposentadoria. Deus ajudou que eu fui
cuidando de mim mesmo.

A, quando eu me olhei e me vi: “Agora sim! Ja vivi de novo!” E, a partir
dai, decidi que so ia fazer o que eu gostava e assim estou fazendo.
Menino pequeno para eu preocupar eu ndo tinha mais gragas a Deus.
Ja ta todo mundo criado e casado.

Hoje eu diria para as outras mulheres que ndo desanimasse com o
servico que tém, sei que ndo ¢é facil, as coisas vao melhorando, mas as

vezes as cabecas das pessoas vao piorando, que ndo desistisse porque

56



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

dificil era no meu tempo. Se eu enfrentei esses trinta anos de servico e
venci, gragas a Deus, que elas também vdo vencer.

Seja animada, seja corajosa, seja uma guerreira, uma heroina por que
isso sei que ja sdo, pois cada uma tem uma historia de vida que ndo é
facil, mas, as vezes, precisamos enfrentar esses obstaculos para chegar
onde desejamos.

Hoje me vejo que estou realizada.

Fechamento

Com a realizagao deste trabalho, conseguimos adquirir muitos conhecimentos.
Aprendemos que a luta da mulher indigena ndo comegou hoje, e sim ha algum tempo.
A mulher indigena sempre esteve presente nas lutas e labutas do seu povo, porém,

¢é importante lembra-las com nossos ancidos, que continuam segurando a mao no
maraca (Bizerra, 2022, p. 50). Saber que temos nossas guerreiras como referéncia de
luta nos fortalece ainda mais, e é com a nossa base familiar que surge o anseio de lutar
por uma causa que ¢ de todos. A mulher indigena tem o poder de reorientar o futuro,
pois a luta, antigamente, era restrita pela existéncia do machismo. Hoje, as mulheres
estao quebrando esses tabus, e gragas a elas temos uma visibilidade maior de sua

participacao na luta dentro e fora do territorio.

Analisamos, nas falas das entrevistadas, varias histérias de luta, cada uma com
histérico diferente, mas com o mesmo objetivo de buscar melhorias e visibilidade para
o seu povo. Sem esquecer daquelas mulheres, entretanto, que ja se foram, deixando

também um legado para os que estavam ficando.

Aprendemos que a luta, para os povos originarios, nunca acaba, que os desafios
sempre irdo existir, que ha sempre quem desconhece e quem nio apoia a causa
indigena, porque nao ¢ de hoje que os povos indigenas lutam por seus direitos. A luta
¢ constante, mas suas ferramentas mudam no decorrer do tempo, entao cabe a nos,
povos indigenas, nos unirmos em busca de um mesmo propésito, tendo como base a

mulher indigena, aquela que frutifica conhecimentos e saberes.

57



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

NAO PODERIAMOS OCUPAR ESSE ESPACO SE NAO TIVESSEMOS A PLENA
NOCAO. QUE MESMO QUANDO CALCAMOS OS SALTOS ALTOS, NAO
DEIXAREMOS DE PISAR NESSE CHAO. QUE MESMO USANDO O CELULAR
DO MAIS BARATO AO MAIS CARO, NAO DEIXAREMOS NOSSA LUTA NA
MAO. QUE MESMO USANDO O BATOM VERMELHO NOS LABIOS, NAO
DEIXAREMOS DE NOS PINTAR DE
URUCUM.

QUE MESMO USANDO A MELHOR A ROUPA, A PINTURA SEMPRE SERA
NOSSA MELHOR VESTIMENTA. PORQUE NELA ESTA A ESSENCIA, OS
SEGREDOS DA ESPIRITUALIDADE QUE NOS
SUSTENTA.

ONDE QUER QUE EU ESTEJA, NO TERRITORIO EU ESTOU, POIS O
TERRITORIO NAO SAI DE MIM, ANDA COMIGO, POR ONDE VOU.
EM NOSSA ESSENCIA, GUIANDO NOSSAS MENTES
PELO COCAR.

ENTOA O CANTO POR TODO CANTO, NAS BATIDAS DO
MARACA.

TUDO ISSO E PARTE DE NOS, QUE TRAZ A NOSSA INTEIREZA, MULHERES,
MAES, LABUTAS DAS ROCAS, EDUCADORAS, POLITICAS, DO LAR,
MULHERES PARTEIRAS E TANTAS
OUTRAS QUE TEMOS
POR CA.

CONHECENDO O CONCRETO DE BUSCAS, NAS ALEGRIAS OU TRISTEZAS.
SOMOS SEMENTES DE BUSCAS, ATE OS PEQUENOS CONHECEM AS LABUTAS
DE QUEM NAO SE CANSA DE LUTAR.

SOMOS FORTES, SOMOS GUERREIRAS,

SOMOS MULHERES XAKRIABA.

Sandra Nunes Corréa®

3 Os versos foram compostos por Sandra Nunes Corréa, indigena Xakriaba, em 2023, como
membro da banca que avaliou a pesquisa que deu origem a este capitulo de livro.

58



Colheita indigena Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Referéncias

ARAUJO, Edilene dos Santos. Andlise de uma atividade a partir do calendario
sociocultural numa escola da aldeia indigena da Prata, povo Xakriaba. Trabalho de
Conclusao de Curso (Licenciatura) - Faculdade de Educagao, Universidade Federal
de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Disponivel em: https: / /www.fae.ufmg.br/
biblioteca /wp-content /uploads/sites /7,/2022 /04 /TCC_Edilene-versao_final.pdf.
Acesso em: 20 set. 2023.

BIZERRA, Luana Leite Pinheiro. Entre as telas e a terra: o papel da mulher indigena
Xakriabd. Trabalho de Conclusao de Curso (Licenciatura em Formagao Intercultural
Para Educadores Indigenas, Habilitagdo em Matematica) - Faculdade de Educacao,
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2022. Disponivel em: https://
www.fae.ufmg.br /biblioteca /wp-content /uploads /sites /7,/2023 /01/TCC_Luana_
Leite_Pinheiro_Bizerra.pdf. Acesso em: 20 set. 2023.

CARVAJAL, Julieta Paredes. Dissidéncia e Feminismo Comunitario. Gesto decolonial,
v. 11, n. 1, 2014. Disponivel em: https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-
decolonial-gesture /11-1-dossier /elll-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.
html. Acesso em: 15 nov. 2024.

POLLAK, Michael. Memoria e Identidade Social. Estudos Histdoricos, Rio de Janeiro, v. 5,
n. 10, p. 200-212, 1992. Disponivel em: http:/ /bibliotecadigital.fgv.br /ojs /index.php /
reh/article /view /1941/1080. Acesso em: 8 jul. 2024.

SOUZA, Carla Monteiro de; SILVA, Maria Georgina dos Santos Pinho e; SPOTTI,
Carmem Véra Nunes. A for¢a de contar historias: tradigao oral indigena e histéria oral
em Roraima. Tempos Histoéricos, v. 17, n. 2, p. 213-232, 2013. Disponivel em: https://
saber.unioeste.br /index.php /temposhistoricos /article /view /9886. Acesso em: 18 jul.
2023.

STANISKI, Adelita; FLORANI, Nicolas; SILVA, Adnilson de Almeida. A metodologia
da histéria orale seu uso em pesquisas etnolégicas. Terr@ Plural, v. 9, p. 119-134,
2016. Disponivel em: https:/ /www.researchgate.net/publication /299369491_A_
METODOLOGIA_DA_HISTORIA_ORAL_E_SEU_USO_EM_PESQUISAS_
ETNOECOLOGICAS. Acesso em: 8 jul. 2024.

59

sumario


https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Edilene-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Edilene-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/01/TCC_Luana_Leite_Pinheiro_Bizerra.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/01/TCC_Luana_Leite_Pinheiro_Bizerra.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/01/TCC_Luana_Leite_Pinheiro_Bizerra.pdf
https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-decolonial-gesture/11-1-dossier/e111-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.html
https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-decolonial-gesture/11-1-dossier/e111-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.html
https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-decolonial-gesture/11-1-dossier/e111-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.html
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1941/1080
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1941/1080
https://saber.unioeste.br/index.php/temposhistoricos/article/view/9886
https://saber.unioeste.br/index.php/temposhistoricos/article/view/9886
https://www.researchgate.net/publication/299369491_A_METODOLOGIA_DA_HISTORIA_ORAL_E_SEU_USO_EM_PESQUISAS_ETNOECOLOGICAS
https://www.researchgate.net/publication/299369491_A_METODOLOGIA_DA_HISTORIA_ORAL_E_SEU_USO_EM_PESQUISAS_ETNOECOLOGICAS
https://www.researchgate.net/publication/299369491_A_METODOLOGIA_DA_HISTORIA_ORAL_E_SEU_USO_EM_PESQUISAS_ETNOECOLOGICAS

de mulheres
iversitarias

dade e Pesquisa




Como citar este capitulo

ROCHA, Adriele Alves da. Maternidade e Pesquisa no meio da pandemia: experiéncias de mulheres indigenas
universitarias. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita
indigena: praticas investigativas como experiéncia de autoformagao e afetacao coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo
FaE, 2025. p. 60-73.

Apresentacao

Este capitulo foi desenvolvido com o objetivo de dar visibilidade as mulheres
indigenas que passaram pela universidade como estudantes. Para isso, convidamos
algumas que foram estudantes do Curso de Formagao Intercultural para Professores
Indigenas da Faculdade de Educacao da Universidade Federal de Minas Gerais.
Elas nos contaram suas historias com o propésito de resgatar e sistematizar as
aprendizagens e desafios delas em relacao a se fazer pesquisa académica em meio
a pandemia provocada pela Covid-19 em condigao gestacional, assim como parto e
puerpério. Sao elas:!

1. Léia Gomes de Aratjo Gongalves

Etnia: Xakriaba
Localidade: Minas Gerais, Municipio de Sao Joao das Missodes

2. Estefania da Conceigao Ferreira
Etnia: Pataxo
Localidade: Bahia, Municipio de Porto Seguro, Aldeia Barra Velha

1 Traremos para o capitulo apenas as entrevistas concedidas por Léia Gomes de Aratijo Gongalves
e Estefania da Conceicdo Ferreira. As demais, em integralidade, encontram-se no trabalho de
conclusao de curso de Adriele Alves Rocha.

61



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

3. Ruriana Alves Braz

Etnia: Pataxo

Localidade: Atualmente morando em Carmo da Mata, no centro Oeste de Minas
Gerais

4. Adriele Alves da Rocha

Etnia: Pataxo

Localidade: Bahia, Municipio de Porto Seguro, Territorio Indigena Barra Velha,
aldeia Indigena Cérrego da Cassiana

Também convidamos Shayres Monteiro Ferreira, estudante de Licenciatura em
Linguagens e suas Tecnologias na Universidade Federal do Sul da Bahia (UFSB), de
Porto Seguro, Bahia. Shayres é da etnia Patax6 e sua aldeia fica na Bahia, no Territorio
Indigena Coroa Vermelha. Convidamos a Shayres por ser uma mulher jovem com a
qual me identifico e por acreditar que as dificuldades vividas pelas alunas no FIEI

também sdo vividas por outras mulheres indigenas em outras universidades.

Eu vejo a UFMG como uma universidade que tem buscado avangar na implementacao
das politicas de insercao dos indigenas e é por isto que este capitulo pode contribuir
para criar possibilidades de acolhimento e permanéncia das mulheres indigenas
dentro dela. Este capitulo se ocupa das experiéncias de mulheres que, durante a

pandemia, estavam fazendo suas pesquisas de conclusdo de curso.

Nesse processo de elaboracao das pesquisas, antes de a pandemia aparecer, todos

os alunos da habilitacdo em matematica ja haviam escolhido os temas do percurso.
Como nao pude ir para o médulo por estar gravida, fiz minha escolha em casa mesmo,
mas ainda faltava por em pratica as atividades em campo. No inicio de 2020, veio

a pandemia, algo que me dificultou bastante em relagdo as atividades em campo e
entrevistas com as liderancas mais velhas da minha comunidade, na qual somente os

ancides da minha aldeia faziam parte do tema do meu percurso.

Por diversas vezes tentei fazer minhas entrevistas. Eu pretendia fazer gravacdes para
conseguir um melhor registro, porém, devido ao isolamento, isto nao foi possivel.
Estava muito ansiosa para por em pratica tudo aquilo que havia planejado, com uma
esperanca de poder, entdo, realizar as entrevistas, principalmente com meu avo que

era umas das entrevistas mais importantes para o meu percurso. Eu nao obtive muito

62



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

sucesso e optei por realizar as entrevistas via WhatsApp. Preparei um relatério com
todas as perguntas e busquei ajuda de familiares que morassem perto dos entao

entrevistados do meu percurso.

Houve contratempos que acabaram impossibilitando a minha irma de realizar as
entrevistas com meu avo Benedito. Como um bom ancido teimoso que é, era bem dificil
encontrar ele em casa, pois vivia na rocinha dele. Quando nao era na roga, era pegando
lenha e, quando tinhamos oportunidades de fazer a gravagao, ele estava totalmente

cansado, o que é compreensivel: é um ancio e o cansa¢o vem mais rapido - ou no.

Pela falta de tempo, eu e minha irma fizemos a primeira gravagao com minha
avo, depois com o senhor Josafa, todas concentradas no ano de 2021. Com muita
dificuldade, consegui fazer algumas das atividades em campo que estavam pendentes

com minha orientadora.

Acredito que minha dificuldade maior em nao conseguir realizar meu primeiro tema
do percurso foi porque morava em uma comunidade indigena de outro municipio.
Apesar de ter transporte para deslocamento, o aumento da gasolina e a auséncia

do meu esposo todos os dias em casa para me levar até 14 (os tinicos dias que meu
marido estava disponivel eram nos finais de semana, e ainda assim s6 as vezes, pois
nos sabados e domingos ele geralmente ajudava o pai) dificultaram o processo. Em
novembro e dezembro do mesmo ano, tentei, novamente, fazer algumas buscas de
documentos da fundacao da aldeia Cérrego da Cassiana, mas também nao obtive
tanto sucesso por nao conseguir a documentacgao de fundacgao - a obtive depois que

ja havia trocado o tema do meu percurso.

Apesar da troca repentina, quase no final do curso, fiquei mais calma em relacao

as entrevistas que iria fazer. Novamente, todas seriam via WhatsApp. Em fevereiro
de 2022, acabei descobrindo que estava gravida do segundo filho. Estava sentindo
sintomas da gravidez, mas nao me importei com isso, afinal, sinto tonturas e enjoos
por conta da anemia. Como os sintomas estavam sendo continuos, para tirar minhas

davidas, resolvi fazer o teste de gravidez de farmacia. Deu positivo.

Eu ainda estava com aquela davida em minha cabeca e resolvi fazer o exame de

sangue (Beta). Obviamente, ja estava nervosa, pois foi uma gravidez que eu nao estava

63



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

esperando. Antes da descoberta, uns cinco a seis meses antes, ja havia planejado com

meu conjuge a possibilidade de sermos pais novamente.
Veio ao mundo a minha filhinha: Alice.

Por esse motivo, o meu percurso ficou meses sem evolugao. Conversei com minha
professora, afinal, ela estava bastante preocupada com essa falta de avanco. Tive um
encontro bastante produtivo com minha orientadora Carolina e a professora Ilaine

- coordenadora na época da habilitagio em matematica do FIEI - e, conversando,
optamos por narrar historias como a minha, de mulheres indigenas universitarias que,
durante a elaboragao das suas pesquisas de finalizacdo de curso, estavam gravidas na
pandemia. Esse plano tinha como objetivo que eu nao desistisse de concluir esse ciclo

em minha vida.

Durante o nosso encontro, me sugeriram fazer um relato sobre minha gravidez
relacionado as minhas dificuldades na construgao do meu percurso, sugerindo,
também, trazer o relato de outras estudantes universitarias, até mesmo do proprio
FIEL Essa foi uma das melhores escolhas que fiz em minha vida: falar sobre os
empecilhos que noés, estudantes universitarias, enfrentamos, principalmente, em um
momento de pandemia e com todas as dificuldades que foram criadas para o fazer

pesquisa nesta época.

Assim, escolhemos falar sobre “Gravidez e Pesquisa no meio da Pandemia:
experiéncias de mulheres indigenas Universitarias”, e é com muita honra que irei

realizar mais uma conquista falando sobre nossos desafios e de como os enfrentamos.

Esta pesquisa, mais do que pretender uma elaboracdo analitica tedrico-pratica, no
sentido académico do termo, pretende coletar narrativas que podem, posteriormente,
ser foco de pesquisa. Inclusive elas por si s6 ja nos ddo indicios sobre diversas
demandas que emergem para as universidades quando se trata da permanéncia das

mulheres indigenas nos campi e nos programas de formagao.

64



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

Sexto més da minha gestagao

Fonte: Acervo da autora.

Gravidez e pesquisa: trajetérias de mulheres indigenas universitarias

Apresento em meu trabalho de conclusao de curso minha trajetoria e quatro
trajetdrias das mulheres entrevistadas, entretanto, neste topico, neste topico contarei
de apenas duas delas. Entendo que essas narrativas dao conta da resisténcia da
mulher indigena para permanecer na universidade e desenvolver pesquisa a0 mesmo
tempo em que vive a gravidez, a maternidade e puerpério, especialmente durante a

pandemia provocada pela Covid-19.

65



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

Apesar da existéncia do Manual de Recomendagdes para a Assisténcia a Gestante e
Puérpera frente a Pandemia de Covid-19 (Ministério da Satde),? vale a pena destacar
que ele ndo considerou contextos especificos dos lugares em que as mulheres
indigenas vivem. Foram essas particularidades, por sua vez, que influenciaram na vida
que noés tivemos durante a pandemia e em nosso desenvolvimento das atividades de

pesquisa que envolviam os cursos de graduagdo em que estavamos matriculadas.

A pandemia agudizou a vulnerabilidade vivenciada pelas mulheres indigenas durante
a gravidez, parto e puerpério, o que ja indica que é preciso pensar em alternativas
para diminuir as dificuldades de acesso, visando um atendimento integral, a satde e a

educacao.
Trajetoria de Estefania da Conceicao Ferreira

Estefdnia, me conte um pouco se através da sua gravidez, vocé ja imaginou que seria
dificil trabalhar no seu percurso em meio a uma pandemia como a da Covid-19?
Primeiramente gostaria que vocé se apresentasse um pouco para os leitores que vdo ler

0 meu percurso!

Eu me chamo Estefania da Conceicéo Ferreira, tenho 21 anos de idade, resido
na aldeia mae Barra velha, sou Pataxo, e atualmente trabalho como professora

na escola indigena Patax6 Barra Velha e tenho uma filha de 1 ano de idade.

Imaginava, pois gravidas estavam no meio do grupo de risco da Covid, entao
todo cuidado era pouco, e, com os casos em Barra Velha aumentando cada
vez em 2020, me levou a tomar a decisdao de nao fazer entrevistas presenciais,
comecei a desenvolver o meu trabalho de conclusao com entrevista /
conversas feita por WhatsApp com o meu pai, entao fazia perguntas de pontos
especificos contidos em meu trabalho. Além disso, sofri bastante com enjoos,

o que fazia com que eu ficasse mais em casa.

2 Disponivel em: http://189.28.128.100/dab /docs/portaldab/documentos /corona/manual_
recomendacoes_gestantes_covid19.pdf.

66



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

Teve algum momento em que vocé pensou em desistir, achando que ndo conseguiria

realizar o seu percurso, terminar?

Os meus pensamentos em desistir eram mais por conta de carregamento de
trabalhos das disciplinas e com o ensino online era bastante complicado de
acompanhar tudo, em meu trabalho de conclusao escrevi sobre os desafios de

escrever um trabalho desse em tempos de pandemia.
Em algum momento deu um tempo para se dedicar a sua gravidez?

Eu meio que nao exatamente me dediquei, pois mesmo passando mal com

os enjoos eu nao deixei de acompanhar as aulas. Logo no primeiro trimestre
tive que ir para casa da minha mae, pois nada de comida que eu mesma fazia
eu conseguia manter no estomago, entdo ir para l1a foi uma forma de tentar
descansar e me cuidar de certa forma. Mas la ndo tinha internet, entao, para
conseguir assistir as aulas, eu ia até a casa de uma tia para acessar internet,
era muito complicado, pois tinha que descer uma ladeira, passar por um brejo
e subir outra ladeira. O meu irmao que hoje tem 7 anos me acompanhava para

nao deixar eu ir sozinha.

Durante sua gravidez teve um total apoio do(a) orientador(a) em relacdo ao seu

percurso?

Eu ndo sei nem como comeco a falar sobre isso, porque eu nao contei para

a minha orientadora e nem para as professoras que estava gravida. De tanto
medo que elas s6 foram saber quando eu ganhei a Marie. Ilaine ficou surpresa
e a Kelly, também [orientadora de percurso], no entanto depois que tive
minha filha a minha orientadora foi muito paciente e retomamos aos poucos o

trabalho.
Quais foram suas maiores dificuldades no percurso, em geral?

Transcrever as entrevistas, sem dvidas, foi um grande desafio, mas a maior
mesmo foi a leitura dos textos que tive que fazer, poder compreender foi
bastante complicado e 0 meu notebook também nao ajudava, nessa parte tive

muita dificuldade.

67



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

Préxima pergunta, vocé teve apoio familiar para ajudar no seu percurso (entrevista,

videos, gravacoes etc.)?

A minha familia sempre me apoiou a fazer o registro da histéria da minha
avo. Quando eu decidi o tema, eu conversei com eles para ver a opiniao
deles sobre isso, s6 apés eles fazerem a avaliagdo deles que eu dei inicio a
escrita do trabalho. E o0 meu pai foi uma peca fundamental para eu comecar
a escrever sobre algumas conquistas da minha avd, foi como eu falei com a
impossibilidade de fazer entrevista direto com ela, eu recorri a ele e a minha
mae, que sempre me ajudou, me apoiou e tirava minhas davidas quando

surgiam.

Quais desafios voceé enfrentou no cuidado durante a gravidez para fazer pesquisa na

pandemia?

Os desafios estavam ligados mais a quest@o online mesmo, pois tornava tudo
mais complicado, ai vem a gravidez, uma fase delicada com um virus que
nao se pode prever quem esta infectado ou ndo, eu tinha muito medo. Antes
d’eu ter a Marie, eu engravidei em 2019 e perdi o meu primeiro bebé. Com a
gravidez dela, nossa ... Eu tinha medo de pegar Covid, tinha medo de perder
ela, tinha medo pela satde da minha avd, entao me resguardar era a minha

Unica saida, esperar passar um pouquinho mais era o que eu podia fazer.
Como foi conciliar a universidade, a pesquisa e a gravidez?

Foi complicado. A comegar que a v6 teve problemas de satide e precisou ficar
um tempinho fora para fazer tratamento de satide, depois disso comecou
a surgir caso positivo na aldeia, ai depois veio a minha gravidez e todos os

cuidados que eu precisava ter.

Penultima pergunta Estefania... O que vocé aprendeu e gostaria de ensinar para outras
mulheres indigenas gravidas que estdo passando por esta mesma experiéncia de fazer

pesquisa?

Apesar de dificil, ndo desistir € o principal, pois tudo é uma fase e a

recompensa sempre chega ao final da trajetoria. Ver a filha (0), como uma

68



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

motivacao é fundamental, pois se tem um motivo a mais para conseguir
chegar até o final, as lutas e dificuldade sao grandes, mas sem batalha nao ha
vitoria. Vai chegar dias que tudo estara mais pesado, o cansago chega e tudo
fica mais dificil, porém dias melhores virao e passar pela dificuldade tentando

visualizar a vitoria é fundamental.

Essa pergunta é muito importante, certo! Por que é importante a permanéncia das

mulheres indigenas nas universidades?

E importante porque a mulher indigena, para mim, é simbolo de resisténcia.
Temos que demarcar os lugares enquanto mulheres e mostrar que, mesmo
tendo filhos, mesmo sendo donas de casa, também temos os nossos sonhos de
ser graduadas, mestres e doutoras. E mostrar que, também, somos capazes de

conseguir.

Trajetodria de Léia Gomes de Araujo

A primeira pergunta é... Através de sua gravidez, vocé ja imaginava que seria dificil
trabalhar no seu percurso em meio a uma pandemia? Se vocé puder, se apresente para

os leitores...

Meu nome ¢é Léia Gongalves, tenho 27 anos, moro na aldeia Brejo Mata Fome,
pertencente ao povo Xakriaba, localizado em Minas Gerais, municipio de Sdo

Joao das Missoes.

A minha gravidez veio depois que comecou a pandemia. E trabalhar com o
percurso ja ndo era uma tarefa facil porque teria que deslocar da minha casa
para ir em outras residéncias. E, com a gravidez, dificultou muito mais pelo
fato de gravidas ser consideradas mais sensivel ao virus da Covid-19. E, no meu

caso, ainda enfrentando uma gravidez de alto risco complicou ainda mais.

Quais foram as formas utilizadas para realizar as atividades em campo sem precisar ir

até aos seus entrevistados?

Nesse meio tempo, ainda pude ter acesso a algumas pessoas para entrevista-
las. Seguindo todo o protocolo de seguranga: distanciamento, uso de mascara,

69



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

alcool em gel, etc. Em outras situagdes, o maximo que pude fazer foi fazendo o

uso de uma ferramenta que tem nos ajudado muito: 0 WhatsApp.

Léia, teve momentos em que vocé pensou em desistir, achando que ndo conseguiria

realizar o seu percurso?

Ja pensei varias vezes em desistir, porque enfrentei momentos muito dificeis.

Pensei que ndo seria possivel chegar a etapa final do meu percurso.
Em algum momento vocé deu um tempo para se dedicar a sua gravidez?

No inicio da gravidez, foi um pouco corrido... Quase sem tempo para cuidar
da gravidez, no que quase gerou uma perda do meu bebé por questao mesmo
de correrias do dia a dia e dos estudos. Mas, no momento, estou tendo mais
um tempinho para dedicar mais a minha gravidez, pois estou em repouso por

recomendacao médica.

Durante sua gravidez vocé teve apoio do seu orientador ou orientadora em relagdo ao

seu percurso?

Meu orientador me deu o total apoio. Sempre pedia para ir me cuidando.
Muitas vezes nao pude participar das reunides que ele marcava sobre o
percurso. Mas ele entendia bem essa parte e o motivo pelo qual eu nao
poderia estar participando.

Quais foram suas maiores dificuldades, vocé teve apoio familiar também?

Tive muitas dificuldades durante esses anos estudos. No inicio desse ano,
2022, até esse més de maio. Eu descobri a gravidez e ja representou com
muitos problemas e por causa desses problemas que me apareceu me afetou
muito nos estudos, perdi muitas aulas e fiquei muito desorientada em tudo, e

também recebi apoio dos meus familiares. Eles me ajudaram muito.

Quais desafios vocé enfrentou no cuidado durante a gravidez para fazer pesquisa na

pandemia?

Foi muito desafiante. E, para falar a verdade, eu tive que ficar mais parada em

relacdo a pesquisa oral. Porque as pessoas moravam longe e eu ndo podia ir

70



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

até elas. Nao podia fazer caminhadas longas e nem andar de moto e esses era

0 Unico jeito de ter acesso as pessoas para entrevista-las.
Léia, como foi para vocé conciliar a universidade, a pesquisa e a gravidez?

Conciliar a universidade e a gravidez, foi e esta sendo dificil fazer essa
conciliacao. Porque envolve muitos fatores, nao somente isto. Envolve familia
e quando se tem filho pequeno eles ndao entendem o porqué nao estamos
tendo muito tempo para eles. E ainda tem também o trabalho e temos que
fazer conciliagio entre todos esses aspectos. E bem desafiador, mas aos
poucos, estou chegando a etapa final. Para as mulheres que estdo passando
pela mesma experiéncia, o melhor é ter calma durante qualquer situacao
dificil e muita fé em Deus que vai dar tudo certo. Tirar um tempo e respirar
fundo. E ir fazendo aquilo que esta no seu alcance, sem correrias, sem
ansiedade e fazer tudo com tranquilidade, sem deixar de cuidar da satde
mental. Essa é a parte mais sensivel de nossas vidas. E levando sempre em

conta a sua gravidez, nao a colocando em risco.

Para vocé, por que é importante a permanéncia das mulheres indigenas nas

universidades?

E muito importante que nés, mulheres indigenas, continuamos garantindo

0 Nosso espago nas universidades. Pois lutamos tanto por esse espago, uma
vez que nao tinhamos conhecimento para ocupar certos ambientes e hoje,
garantidos, nao podemos perder esse privilégio. Sendo assim, mostramos cada

vez mais a for¢a da mulher indigena ao ter participacao ativa na universidade.

Fechamento

Falar sobre a importancia e o aprendizado que tive durante a pesquisa, assim como
nas entrevistas das meninas que tiveram o prazer de fazer parte de tudo isso, é
muito gratificante. Foi prazeroso saber que as mulheres entrevistadas, mesmo tendo
passado por tudo o que passaram na gestacao, conciliando estudos e gravidez,

conseguiram vencer todos os obstaculos durante todo esse processo.

7



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

E se peco uma coisa é que valorizem as vozes das mulheres pesquisadoras em
universidades ou faculdades. Nao sabemos o que passaram para conseguir suas
conquistas, se passaram por barreiras ou ndo, mas independentemente disso, as

valorizem. Afinal, cada palavra escrita exigiu muito delas.

Percebi que ndo fui a Ginica a enfrentar varios obstaculos para realizar meu percurso e
seguir adiante para etapa final, e tenho certeza que cada momento de fraqueza s6 foi
um motivo para nao desistir. Nos, mulheres indigenas, devemos apoiar umas as outras
em busca de confianca para jamais pensar em desistir. A frase de Ruriana, que fecha
essa se¢ao, me fez refletir muito, pois me vi muito nela e, realmente, vivi dias de luta e
dias de gloria. Houve momentos em que brinquei com meu esposo de desistir de tudo
para cuidar de mim, da minha satde e da minha familia. Teve momentos em que eu s6
sabia chorar por nao conseguir terminar meu percurso a tempo, e hoje posso sorrir e
dizer que estou prestes a chegar a minha vitoria e fazer minha histéria como aluna e

pesquisadora da UFMG.

Durante o desenvolvimento das entrevistas, eu aprendi que essa pesquisa serviria
como forma de incentivar todas as mulheres indigenas que sonham em cursar uma
universidade ptblica, mas sempre tém obstaculos em sua frente, que fazem com
que seus objetivos parecam menores e engrandecem o medo de nao conseguirem

alcancar tudo aquilo que sempre quiseram conquistar.

Muitas mulheres indigenas desistem por nao terem uma rede de apoio que pode
incentiva-las nos estudos. E, nesse periodo de pesquisas, vimos que isso afetou
bastante o psicologico de mulheres que precisavam dessa rede - na familia, na
aldeia. Percebemos, ainda, que a universidade precisa construir uma rede de apoio
maior, e a pandemia foi um dos fatores que trouxe inumeras dificuldades para nés
pesquisadoras. Por isso, é preciso que contemos o que foi viver a “Maternidade e o

fazer pesquisa no meio da pandemia’

72



Colheita indigena Adriele Alves da Rocha

“A MULHER INDIGENA TEM DIAS DE LUTA E DIAS DE GLORIA
ELA BRINCA, CUIDA, CHORA, SORRI E FAZ SUA HISTORIA
AFINAL SOMOS MULHERES INDIGENAS PESQUISADORAS

VIVA A UFMG, A FAE, O FIEL

NOSSOS PARENTES, PROFESSORES E PROFESSORAS.”

AWERY!!

Ruriana Pataxo

73

sumario



feito

1 4

2 Rodrigues

axo em tempos de
Aldeia Aguas Belas

sim que é




Como citar este capitulo

Rodrigues, Uilian Conceicéo de Souza. E assim que é feito: infancia indigena Pataxé em tempos de pandemia na Aldeia
Aguas Belas. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita
indigena: préticas investigativas como experiéncia de autoformacéo e afetacdo coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo
FaE, 2025. p. 74-97.

Tomara que ndo voltemos a normalidade, pois, se
voltarmos, é porque ndo valeu nada a morte de milhares
de pessoas no mundo inteiro. Depois disso tudo, as
pessoas ndo vdo querer disputar de novo o seu oxigénio
com dezenas de colegas num espago pequeno de
trabalho. As mudangas ja estao em gestacao.

Ailton Krenak

Apresentacao

E fato notério que a pandemia causada pela Covid-19 que assolou nosso planeta
provocou complexas e distintas mudangas na vida e no dia a dia de muita gente

nos quatro cantos do mundo. Principalmente no que se diz respeito a liberdade, as
crengas, a economia, as praticas alimentares, entre outras coisas. A pandemia foi
assustadora e nos alertou a todo momento que estavamos convivendo com um virus
mortal que ameacava as vidas das pessoas no Brasil e no mundo. Estavamos vivendo
uma crise epidemioldgica e politica que colocou o pais em destaque pelo ntimero alto
de mortes (Santos; Saraiva, 2020). Esse nimero foi ignorado pela politica brasileira,
que enxergou o que estava acontecendo, mas nao se importou com esses dados.

No entanto, os dados e numeros nao dizem tudo, e muitas vezes contribuem para

75



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

a manutenc¢ao de uma politica de morte ao esconderem as desigualdades que se
intensificaram com a pandemia (Santos; Saraiva, 2020). Desigualdades que tinham sido
pouco abordadas ou consideradas como fundamentais para a promocao de projetos
politicos e sociais que buscassem diminuir essa enorme distancia entre pobres e ricos

No Nosso pais.

A pandemia exigia, mais do que nunca, que f6ssemos solidarios com a vida do outro,
entendendo que a existéncia de humanos e demais seres esta conectada e que ela
depende das nossas agoes. Foi preciso olhar e cuidar das pessoas, pensar e agir na
coletividade, mesmo a distancia, mesmo pelas redes sociais, ou, inclusive, saindo
narua e se arriscando a ser contaminado por Covid-19 (como vimos no marco das
lutas indigenas na greve desenvolvida em Brasilia em 2021 em busca d a rejeicao ao
Marco Temporal).! “E tempo de luta! Luta por tantos que sofrem com as desigualdades
sociais, as injustigas, o racismo, a homofobia, o feminicidio e tantas outras formas de
exclusao e violéncia que continuam e atingem meninos e meninas” (Santos; Saraiva,
2020, p. 3).

Precisamos de nos cuidar, de cuidar dos nossos saberes indigenas, ainda mais no
contexto das politicas predatorias que contribuem para o exterminio dos povos
originarios em nosso pais, precisamos de cuidar do nosso futuro. Cuidar do nosso
futuro € o mesmo que cuidar de nossas criangas indigenas, entendendo que, para
Povo Patax6, minha etnia, o futuro é coletivo e as criancas fazem parte desse coletivo
que salvaguarda a vida e a cultura. Sao as criangas de hoje as que cuidarao de nossos
saberes e tradigdes, assim como devemos cuidar de nossos mais velhos que sao os
detentores de todo o nosso saber e conhecimento. E por isso que lutamos, para que

nossa historia nao se perca. Como disseram Noal e Silva (2020, p. 3):

1 O marco temporal é uma acao em discussao no Supremo Tribunal Federal do Brasil que defende
que povos indigenas s6 podem reivindicar terras a serem demarcadas onde ja estavam até o dia 5 de
outubro de 1988 quando entrou em vigor a Constitui¢ao Brasileira. Nés indigenas nos contrapomos
a esta agdo porque antes da constituicdo os territorios indigenas estavam em mao de latifundiarios,
sendo assim noés defendemos que temos direito “originario ao territério” porque ja ocupavamos
este espacgo antes da criacao do estado brasileiro.

76



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

A pandemia tem se configurado como uma nova estratégia de dizimacao das
populacdes indigenas do Brasil. Temos acompanhado, com muita apreensao, a
morte de liderancas que buscam na cidade o apoio para as suas comunidades e
se expoem ao virus; de ancias e de ancidos que sao bibliotecas vivas desses povos
e que, ao morrerem, levam consigo conhecimentos que nao estao devidamente
registrados e que se perdem. Nesses processos, nosso planeta Terra fica ainda

mais vulneravel.

Foi visivel a desimporténcia dada pelo poder publico, tanto para com as nossas
comunidades indigenas como para com a populagdao menos favorecida no nosso
pais, durante a pandemia provocada pela Covid-19, em especial no que se refere ao
cuidado da vida, ao direito a estarmos vivos. Os povos originarios brasileiros tém
tido seus direitos ameacados e violados constantemente, e essas violéncias fisicas e
epistémicas se agravaram desde que a pandemia comegou. A historia da América, de
norte a sul, nos mostra o quanto todos os povos originarios neste continente e em
outros continentes do planeta tém sofrido com ataques a sua sobrevivéncia cultural,
epistemologica, fisica, emocional e territorial, ataques denunciados por povos das
mais diversas culturas originarias e linguas, como ressalta o indigena Ailton Krenak
(2019, p. 7-8):

‘ ‘ Aideia de que os brancos europeus podiam sair colonizando o resto do mundo
estava sustentada na premissa de que havia uma humanidade esclarecida que
precisava ir ao encontro da humanidade obscurecida, trazendo-a para essa luz
incrivel. No entanto, passados mais de quinhentos anos, torna-se evidente que
as culturas impostas pelos processos colonizadores mais destruiram do que
contribuiram com a vida e a natureza. Nesses anos de contato, as comunidades
indigenas brasileiras sabem que a correlagao de forcas ¢ desigual, que as

concepcoes de humanidade sao antagonicas.

Contudo, apesar dessa correlacao de forca desigual e desumana, nosso povo tem se

mostrado forte e resiliente. Podemos ainda dizer que, apesar de toda destruicao imposta
pelos colonizadores europeus e seus descentes que roubam a consciéncia dessa nacao, o
nosso povo tem se mantido de pé e pronto para a luta, buscando sobreviver a todos esses

ataques a vida e a natureza.

77



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

Nessa mesma direcao, Santos e Saraiva (2020, p. 2) disseram que “nao estamos sendo
vitimas apenas de um virus, somos vitimas das nossas escolhas, da nossa indiferenca
ou da nossa inércia. Estamos vivendo mais uma crise de muitas que ja existiram e que
ainda virao”. Viviamos, assim, num mundo em crise, no qual as criangas estdo envolvidas
e junto com elas podemos aprender a identificar esse fato como uma oportunidade
para subverter a l6gica cruel imposta pelo ocidente e criar coletivamente outras
possibilidades de (re)existéncias. Digo isso porque, na perspectiva do meu povo, os
Patax0, as criancas tém muito a nos ensinar, principalmente no que se diz respeito a
resiliéncia. Nosso povo por séculos e séculos tem sido resiliente e tem mostrado para
essa sociedade que se diz humana, mas que esta mais para uma sociedade desumana
e desconectada dos seres da natureza, que nossa forca de existéncia e resisténcia vai
além das forgas que eles tém condigdes de enxergar. Afinal, ndo vivemos uma vida
sozinhos: nds vivemos a vida daqueles que ja foram, que ndo estdo mais em vida entre
noés, daqueles que haverao de vir e d aqueles que ja estdo entre nos, principalmente
as criangas, as mudas plantadas que dardo os préximos frutos. E preciso continuar
lutando pelo direito a terra, e esta também é a luta contra o apego a uma ideia fixa de
paisagem da Terra e de humanidade, que sao marcas mais profundas do Antropoceno
(Krenak, 2019).

Quando pensamos na infancia na cultura Pataxd, entendemos as criang¢as como
sujeitos sociais e culturais que produzem seus proprios pensamentos com base nas
crencas que se mobilizam na cultura de nosso povo. As criangas Patax6 vivenciaram,
junto com adultos, a vida em pandemia, seus efeitos e suas mudancas, e, nesse
sentido, acreditamos que é importante compreender como isso aconteceu e quais
as aprendizagens que eles e elas tiveram durante esse tempo, em especial no que se
refere a educacao tradicional, que nasce das praticas socioculturais proprias. Como

ja apontavam Santos e Saraiva (2020, p. 3):

( ‘ As criangas sao sujeitos sociais e culturais que agem, reagem e sofrem
os impactos da realidade social. A partir da sua realidade e das relacdes
estabelecidas com adultos/as e outras criancas, produzem cultura e interpretam
os acontecimentos. Sendo assim, torna-se importante entender como as

criangas estao experienciando e elaborando esse processo de isolamento social.

78



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

I preciso entender como as criancas viveram esses tempos e, a partir de suas
vivéncias, identificar os saberes construidos por elas junto a seus familiares em suas
residéncias e nos diversos espacos de convivio familiar, pois estes foram os ambientes

vivenciados por elas nos tempos de pandemia ja que a escola fechou as suas portas.

Vale a pena notar que esta pesquisa se conecta com outras que foram desenvolvidas
durante estes dois anos, nas quais as criangas indigenas foram colocadas como
sujeitos produtores de saber e resiliéncia. Um exemplo ¢ a pesquisa de Noal e Silva
(2020 ), na qual se partiu do “pressuposto de que ha tempos, espacos e sabedorias
ancestrais, presentes no cotidiano das aldeias, que trazem questionamentos e jeitos

outros de viver essa inquietante e exigente experiéncia. Ha riscos. Ha ensinamentos”.

Com isso, acreditamos que pensar a infancia indigena Pataxoé vinculada a educagao
nos permite elucidar sobre como, em tempos de pandemia, o ser crianca se constituiu
no processo de aprendizagem de saberes e praticas Patax6 ao se experimentar

uma vida outra na aldeia Aguas Belas no sul da Bahia (Brasil) por meio do encontro
com saberes outros, matematicas outras, que nao necessariamente se manifestam

no ensino escolar. Isso porque, durante a pandemia, as comunidades indigenas
vivenciaram mudangas muito grandes e as criangas viveram esses momentos junto

com seus parentes.

‘ C A pandemia evidenciou, com maior concretude, a auséncia de atendimento aos
direitos cidadaos. Experiéncias, conhecimentos e sabedorias foram enterrados
junto com os corpos. Resiliéncia e esperancas defenderam vidas e preconizaram
a continuidade do estradar indigena. Com tantas desigualdades sociais e
econdmicas, os cuidados preventivos tornam-se praticamente impossiveis para
parte da classe trabalhadora, incluindo as comunidades indigenas (Noal; Silva,

2020, p. 2).

O tempo e o espaco vivenciados ja ndo sdo mais os mesmos, pois tudo parou e
ao mesmo tempo tudo ficou corrido. A escola fechou na nossa aldeia e a vida das

criancas também mudou com este fato. Nesta direcao as criangas nos disseram que:

79



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

A pandemia trouxe algumas mudangas, ndo podia fazer o que a gente fazia
antes como abragar pegar nas maos dos amigos isso que mudou na minha
vida...A pandemia trouxe para a vida da Aldeia varias mudangas fecharam
as escolas fechadas e todo mundo dentro de suas casas...Com a pandemia
trouxe mudanga para minha familia eu ndo podia sair de casa para estudar

e minha familia também ndo podia sair de casa (Laura Oliveira Silva, 2022).

A pandemia trouxe mudanca para minha familia nés ndo podia trabalhar
ndo podia sair de dentro de casa e nem estudar, fechou escola, fechou a
estrada fechou as portas e todo mundo ficou na sua casa (Gabriel Oliveira
Silva, 2022).

A pandemia nos trouxe mudangas pois nos fez refletir sobre novas formas

de estudar, trabalhar e divertir (Lucca Lopes, 2022).

A pandemia trouxe algumas mudancas de na minha vida como as aulas que

foram suspensas por tempo indeterminado (Patiburi Braz, 2022).

As mudancgas foi que teve que parar com tudo aquilo que tinha
aglomeragdo, por exemplo, a festa para o que é costume de todo o ano mais

por causo da pandemia ndo teve (Kaine Braz, 2022).

As mudancas foi fechamento das estradas, com a estrada da aldeia fechada
e a escola também minha tia ficou sem vender salgado e os tipos de coisas
(Jaine Silva, 2022).

A educagao escolarizada parou, como as criancas nos disseram nestes relatos,

mas a educacao tradicional, em contramao, nao parou. As familias e a comunidade
continuaram desenvolvendo a educacao tradicional Pataxd, de modo que as criangas
passaram de viver tempos cronometrados divididos em disciplinas escolares pelos
curriculos, a viver esses outros tempos, os tempos da educagao tradicional, os tempos
das praticas socioculturais em tempos de pandemia. Considerando tudo isso, algumas
perguntas surgiram: Como esse momento foi sendo vivenciado pela comunidade
indigena da Aldeia Aguas Belas? O cotidiano das criangas da aldeia mudou? O que as

criangas fizeram do durante esse tempo de pandemia em que a escola ficou fechada?

80



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

O que as criangas estavam aprendendo? Como estavam aprendendo? Como foram

reinventados os modos de vida Patax de Aguas Belas em tempos de isolamento social?

Para responder a essas perguntas, esta pesquisa buscou registrar a voz e as
experiéncias vividas pelas criangas Pataxo da Aldeia Aguas belas do Sul da Bahia
partindo da ideia de que ha tempos, espagos e sabedorias presentes no cotidiano
familiar da aldeia que foram vivenciadas durante o tempo em que a escola da aldeia
esteve fechada e que possibilitaram aprendizagens da educagao tradicional, dando

conta de outros jeitos de viver e se reinventar nestes tempos, pois:

( ‘ Nesse momento, em meio ao caos estabelecido, ha saberes indigenas
ancestrais, construidos ao longo de séculos, em harmonia com a natureza, que
trazem maneiras outras de viver, de se relacionar, de se cuidar, de se curar
coletivamente. Ha cosmovisdes que gestam unicidade no viver cotidiano e que
nos conduzem ao pressuposto de que ha tempos, espacos e sabedorias que
trazem questionamentos e jeitos outros de viver essa inquietante e exigente

pandemia. Ha riscos. Ha perdas. Ha ensinamentos (Noal; Silva 2020, p. 4).

Além do mais, entendemos que ha aprendizagens no cotidiano indigena como sempre
houve, apesar desses conhecimentos terem sido negados e silenciados por séculos

e por mais que esses conhecimentos se apresentem de um modo muito peculiar nas
escolas indigenas. Nesse sentido, é preciso nao s6 reconhecer as sabedorias indigenas
que estao ao dispor da humanidade, mas também lutar contra a sua invisibilizagao,

pois elas sdo necessarias para o mundo.

‘ ‘ Ao olhar para esses contraditorios cenarios que, em suas aparentes fragilidades,
carregam a sabedoria e a coragem de quem sobreviveu aos mais perversos e
violentos ataques dos processos colonizadores. Os saberes ancestrais estao

sendo acionados? (Noal; Silva 2020, p. 4).

Como sempre e muito mais que antes, nossos saberes tradicionais sao acionados
pois os conhecimentos e estudos dos nao indigenas nao conseguiam trazer solugdes
para certas situagoes. Em nossas comunidades indigenas, por exemplo, conseguimos

minimizar a acao desse virus que nos trouxe tanto terror seguindo nossos

81



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

conhecimentos. Em meio a essas situagdes, nosso povo buscava em suas experiéncias
solugdes para as dificuldades apresentadas, por isso faz se necessario “reconhecemos
uma tradigao histérica que foi passando de geragao a geracao, pelos fazeres das
experiéncias e pela oralidade, mas com a compreensao de que ha intervengoes e

influéncias da ‘sociedade culturalmente predominante™ (Noal, 2006, p. 6).

Neste pensar, foram realizadas pesquisas com alguns familiares préoximos por conta
da situacao pandémica que vivenciavamos, mas também com familiares mais distantes
de nosso Kijeme (casa), sempre tomando todos os cuidados sanitarios que a situacao
demandava. No momento inicial, consideramos algumas perguntas como elementos
detonadores para conversar com os parentes, tanto com as criangas quando com seus
pais. Procuravamos responder a pergunta principal desta pesquisa: Como as criancas
indigenas Patax6 da Aldeia Aguas Belas se relacionaram com a educagdo tradicional

desenvolvida em tempos de pandemia?

Neste dificil periodo foi possivel identificar diferengas nos modos de compreender a
educacao entre indigenas e nao indigenas, tanto no que se refere a aspectos internos
quanto externos, por exemplo: para nos, a educacao das criangas da aldeia, ainda
que suas vidas tenham sido mudadas, continuou acontecendo, e elas nao perderam
sua liberdade, pois os quintais de nossas casas sao um espago educacional, onde as
criancas nao perdem sua liberdade de brincar, crescer, viver e aprender. A educacao
indigena est4 para além da educacao escolar indigena, as criangas nos quintais das

casas sao educadas com base na cultura Pataxo.

A situacao da pandemia alterou nossas organizagoes, alterou o processo de educacao
escolar indigena, também mexeu nas nossas dindmicas familiares e no modo de
viver das criangas, mas nao alterou o processo de educacgao indigena familiar. Nesse

sentido, ¢ importante dizer que,

‘ ‘ As criangas nao sao seres em transicao ou em preparagao, mas que elas sao

seres completos que desempenham, nas suas condi¢des de desenvolvimento,
agoes singulares de uma agéncia social que precisam ser compreendidas e
interpretadas [...] A partir delas proprias, das suas culturas, das suas formas de

se relacionar com o mundo e com o outro (Silva; Luz; Carvalho, 2020, p. 12).

82



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

As criangas deixaram de ir para a escola, mas nao deixaram de aprender. Partindo
desta concepgao, buscamos neste trabalho ouvir as familias, mas principalmente
as criangas Patax6 da Aldeia de Aguas Belas sobre seus pontos de vista em relagio
as suas vivéncias durante a pandemia, e, assim, identificar modos de se praticar e
aprender (matematicas) proprios de nosso povo. Tentamos entender se de fato a
suspensao das atividades escolares trouxe uma queda importante na qualidade de
vida das criancas e prejuizo na dimensao cultural, na alimentagao e na seguranca

fisica e emocional das criangas.

Durante minha experiéncia como professor, tive a oportunidade de dar aula para
criancas, e no desenvolvimento das disciplinas e acdes do FIEI eu me senti muito
interessado pelo desenvolvimento de uma pesquisa de conclusao de curso que tivesse
a infancia Pataxé como seu eixo articulador e de reflexdo. Com o fechamento da
Universidade Federal de Minas Gerais e do Colégio Estadual Indigena Bom Jesus da
Aldeia de Aguas Belas devido a pandemia decretada pela Organizagdo Mundial da
Satide, eu percebi que nio esse cenario so tinha mudado a vida dos idosos e adultos
na nossa aldeia como também a vida as nossas criancas Patax6. Esta mudanca teve a
ver com o fato da escola, que promove um modelo de educacao escolar indigena, ter
fechado suas portas e muitos professores terem sido dispensados dos seus cargos,
além das criangas passarem a permanecer mais tempo com suas familias. Nesse
contexto, a educacao tradicional assumiu um papel fundamental no processo de

desenvolvimento das criangas.

“E assim que é feito™: infancia indigena Pataxé em tempos de
pandemia na Aldeia Aguas Belas

Com a pandemia, diversas mudancgas aconteceram no mundo todo, e nao poderiam
ter deixado de acontecer em nossa comunidade. Acredito que nao tivemos retomadas
de atividades, mas tivemos varias atividades que comegamos a fazer com mais

frequéncia e em maior quantidade.

Durante a pandemia da Covid-19, as criancas Patax6 deixaram de vivenciar os tempos

regrados e disciplinares da escola para se incorporar com maior intensidade com a

83



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

vida e tempos das praticas tradicionais da Aldeia Aguas Belas, isto é, elas passaram a
viver os tempos da educacao tradicional que acontece no dia a dia do territorio. Essa
mudanga foi nos mostrando que, ainda que a educagao escolarizada tenha parado,

a nossa educacao tradicional continuou propiciando aprendizagens impares, como
movimentos em lutas por seus direitos a vida, atividades voltadas para a agricultura
e a pesca, coletas de frutas e sementes... Em todos esses momentos, as criangas

estiveram presentes com maior intensidade.

Praticas da agricultura

Antes da pandemia, poucas familias desenvolviam praticas de agricultura e, por tanto,
muitas familias consumiam alimentos da cidade ou produzidos por outros parentes na
comunidade. Entao, com a pandemia, a maioria das pessoas da comunidade voltou a
cultivar sua terra, principalmente porque o acesso a cidade ficou restrito e perigoso,
pois havia muito medo da contaminacao. Por conta disso, nos dias de hoje, podemos
ver mais familias plantando diversos tipos de cultivos, desde a plantagao de hortaligas

a plantacao de sementes.

Plantando sementes de milho.

Fonte: Acervo do autor. Visite o video para maiores detalhes no QR Code ou no seguinte link:

https://youtu.be /jkzn9_yGzng

84



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

O processo de aprendizagem Pataxo6 acontece na propria vida da aldeia, como diz
Lucca Lopes (2022), adolescente da minha comunidade: “trabalhei com ela (a avo) em

sua roga de abobora, molhando todos os dias, trabalhei no café”.

As criangas e jovens passaram a acompanhar e aprender por meio da observacao, da
interacao com as agoes, da escuta e do fazer nos processos de plantagao de milho,
amendoim, feijao, abébora, melancia, hortalicas e um dos mais cultivados que sdo

as rocas de mandioca. Nessas praticas tradicionais, desde o inicio, tem que ter um
cuidado com o tempo, desde o preparo da terra até a colheita tem que se prestar
atencao na natureza e nos astros, pois se plantar no periodo errado as plantas dao
bicho, as formigas cortam, a planta nao se desenvolve como deveria, se chover quando
tiver proximo da colheita perde a producao, entao, para se plantar, temos que ter um
certo zelo, temos que tomar um certo cuidado, senao nao adianta plantar, pois nao vai

colher coisa boa.

Essas praticas mobilizam saberes que as criangas ndo vivenciam no ambito escolar.
Como algumas familias nao praticavam mais a agricultura de subsisténcia, as
criangas nao estavam experimentando esses saberes, mas a pandemia possibilitou
essas experiéncias, pois as criangas aproveitaram esses momento com sua familia e
puderam aprender a conhecer e reconhecer o tempo. Aprenderam a ler os astros,
como a lua, pois para plantar é preciso esperar a lua escura para que a produ¢ao nao
tenha pragas. Aprenderam que no més de fevereiro nao é bom cultivar a mandioca
pois, segundo o senhor Ednaldo Pinheiro Braz (2021), “as mandiocas dao toletes e nao
tem raizes boa”, e que o més de abril ¢ um periodo bom para plantar milho, feijao,

amendoim e outras sementes.

85



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

Colheita de amendoim

“N6s aprendemos varias
coisas ajudando os pais e 0s
mais velhos nas coisas de
casa, na roga ajudando com
tudo” (Patiburi, 2022).

Fonte: Acervo do autor.

Contar o tempo é uma pratica (matematica) de varias civilizagoes, inclusive dos povos
indigenas e principalmente do povo Pataxd. Por meio dela, aprenderam a distancia
entre uma plantacgao e outra, aprenderam que para plantar nao se joga a semente

de qualquer jeito, que ha uma quantidade certa de sementes em cada cova (até trés
carogos), que sementes demais atrapalham o crescimento e o desenvolvimento das
plantas e que sementes de menos podem nao germinar e fazer com que a cova seja

perdida.

Essas aprendizagens acontecem involuntariamente a partir das praticas do dia a dia.
Além de plantar, a melhor parte ¢ a colheita, ao longo da qual podemos desfrutar do

resultado das praticas realizadas e manter as praticas de alimentagao tradicionais.

‘ ‘ A colheita do urucum ¢ feita por toda a familia, inclusive as criancas, e € um
momento de passagem de intensa sabedoria por meio de historias. Dentre
as varias etapas de preparagao desse fruto para que dele seja feito o corante

(colorauy), a limpeza ¢ uma em que as criancas observam os adultos e aprendem

86



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

com eles. Em alguns momentos, até as vemos querendo imitar seus pais e avos.

Imitar, entdo, também ¢é uma pratica de aprender.

Pratica da construcao de bote

Uma pratica que havia deixado de ser realizada era a construgdo de bote de madeira.
Muitos parentes realizavam esse oficio na comunidade, mas ha muito tempo nao se
via ninguém construindo um. Em funcao da pandemia, Gentil resolveu construir um
bote para poder ir pescar no verao na praia de Corumbau, algo novo para muitos pois

nao se praticava mais em nossa comunidade.

Eu tinha pedido para um parente fazer para mim, mandei tirar as tabua e
falava com um, falava com outro e nada de ninguém querer fazer, e o bote
ajuda nés na praia pra ir pegar um peixe, ai eu falei: quer saber de uma eu
mesmo vou fazer. Como eu tinha mais tempo por causa da pandemia eu
resolvi fazer, ai os menino me ajudava aqui em casa e devagar fui fazendo
até terminei. Agora estd ai pronto, e nés vai final de ano ja pra praia redar
(Gentil Braz, 2020).?

Gentil disse que estava muito satisfeito com a realizacao desse sonho, pois ele nunca
tinha feito um bote, mas ja tinha visto seu pai fazer e o ajudou quando era crianca.
Ele disse que queria fazer o bote ha tempos, mas, por conta da vida corrida, ndo tinha
como construir, mas que com a pandemia teve tempo para realizar essa atividade.

Gentil Braz também nos contou como se pratica a pratica de construcdo de botes:
Oh! Meu guerreiro Uika:

O bote eu fiz, né, a tabua é de uma madeira chamada louro ingad, foi a
madeira que eu tirei. O tamanho das tabuas foi de 5 metros e meio que eu
tirei, né [...] quais as outras madeira que foi utilizada nesse bote pra fazer,
pra dar acabamento no bote? A gente usou pras cavernas, a gente usou uma

madeira chamada garapa que é mamadeira resistente a dgua do mar, né?

2 Em entrevista para esta pesquisa.

87



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

Usei madeirite que é wuma madeira, né, apropriada para barco, né, também,
né, usei também tabua de paraju, que é também uma madeira muito boa

para dgua, resistente a agua.

At foi, ai veio os acabamentos, que foi que eu utilizei cola, né, o nome da cola
foi araldite, que é propria para barco também. Usei pé de serra também que é
muito bom para evitar o vazamento de agua, pra agua ndo ta infiltrando nas
madeiras, né, usei parafuso galvanizado, também préprio pra barco, pra ndo
enferrujar, pra dgua do mar ndo enferrujar usei prego galvanizado também,
apropriado para barco também e para agua do mar. Usei tinta, tinta mesmo,

normal, que pinta a porta e janela, né, tinta éleo que a gente chama.

E ai eu fui dando os acabamentos, dei uma lixada nele, dei uma pintura, né,
parafusei, preguei, né, depois de parafusado, passei a cola, colei o araldite
nele com o madeirite. Foi esse material que usei nele, no bote, eu gastei uns
20 dias para fazé-lo, né, porque também ndo fazia todo dia, fazia os pouco

também, mas foi mais ou menos isso uns 20 dias que eu fiz ele.

A largura dele é de um metro, mas foi esse material que eu usei no bote. Foi
a primeira vez que eu fiz o bote, né, para quem ndo tinha feito um bote as
pessoas que viu disse que ficou bom, eu também achei, para mim que ficou

bom, botei no mar, né, ele ndo deu vazamento nenhum.

O processo de entortamento do bote, a gente usa no bico dele, duas estacas
enfincada, né, no chdo, mais ou menos assim, sdo quatro estacas, uma na
poupa, uma no meio e duas na proa. E mais ou menos assim, uma distdncia
de uns 20 cm de distancia uma da outra, ai bota outra estaca, mais perto

do meio do bote, mais ou menos de um 80 cm e coloca mais duas estacas

na polpa,® que é ai que vai fazer o envergamento das tdbuas, né, puxa com
a corda, ai prega, prega as cavernas e ai prega os bancos também, que é os

bancos que vai sequrar os envergamento das tdbuas. O processo € esse dat,

3 Asdiferentes grafias da palavra popa, ora grafada com U, ora com L, representam a fala e a escrita
de Gentil Braz.

88



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

puxa na corda, né, coloca as estaca no chdo, mede certinho o tamanho para
ele ndo ficar torto nem para o lado e nem para o outro, s6 para quando as

tdbua for envergar, para nenhuma ndo ficar mais envergada que a outra |...]

E é assim que é feito o bote. Nada de dificil de fazer, desse jeito ai, tendo

paciéncia faz.

Gentil, ao relatar sua experiéncia nessa pratica de producdo do bote, nos fez um
relato muito claro do material utilizado e de como ele realizou a construcao desse
sonho, nos ensinou a técnica de como fazer, mas o que mais me chamou a atencao

foi quando ele disse que “E ¢é assim que ¢ feito o bote. Nada de dificil de fazer, desse
jeito ai, tendo paciéncia faz". Al esta o segredo, pois sabemos que ndo ¢ facil fazer

um bote, mas que tudo que ¢ feito com paciéncia fica facil. Seguindo a técnica e os
procedimentos se molda o bote, no seu tempo, sem pressa e sem pressao as coisas
ficam faceis. Nao adianta forgar a aprendizagem, pois s6 aprendemos aquilo que nos é

importante e aquilo que é feito com paciéncia, aquilo que fazemos com o corpo todo.

E assim que aprendemos, fazendo... é assim que é feito. As criangas e os jovens
acompanham os pais na realizacao das diversas atividades realizadas no dia a dia.
Na vivéncia diaria vao aprendendo, praticando com os mais velhos ou os mais
experientes, e cada um de acordo com sua condicao vai fazendo sua parte, pois
nem todas as tarefas podem ser realizadas por todos. Homens, mulheres, jovens e
criangas, cada um faz aquilo que lhe ¢ possivel. E assim que se faz. A aprendizagem
acontece na pratica, nada forgado. O conhecimento que aprendemos se faz

acontecer na vida comunitaria.
Pratica da pesca

A participacdo das criangas nas praticas de pesca deu a elas saberes vivenciados que
sdo anicos, pois, quando elas vao para o mar, elas aprendem a cuidar do seu espaco e
da mae natureza. Aprendem que nao se pode desmatar nem degradar, que € preciso
proteger as matas, o mangue, os rios e o mar, pois elas sdo as moradas dos encantados
e muitos seres vivos que nos alimentam, como peixes e mariscos. A mae natureza nos

sustentou e continua nos sustentando principalmente durante periodo de pandemia,

89



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

pois muitas familias ficaram sem emprego e tiveram que ficar dentro do territério.

O rio e o mangue sao espagos do territorio que nos propiciam diversas fontes de
alimentos e que supriram as necessidades das varias familias de nossa aldeia.

A pesca do peixe e do marisco sempre fez parte da cultura alimentar de nosso povo
Patax6. Sempre fez parte das nossas tradi¢oes diarias ir a0 mangue e ao rio pescar.
Peixes como moreia e tainha, caranguejos, siris, aratus, conchas, buzios, ostras e

goiamuns sdo alguns dos alimentos que sempre fizeram parte da culinaria do nosso povo.

Como as criangas estao sempre junto a seus familiares, no momento da pescaria
ndo ¢ diferente. £ assim que elas aprendem, fazendo com seus pais e com outros
mais velhos a arte de pescar. Assim vai se preservando o conhecimento tradicional

do nosso povo.

Com essas praticas, as criangas vao adquirindo conhecimento importante para a vida
do ser Patax0, conhecimento passados de pais para filho, e vivenciado no dia a dia, por
exemplo, saberes sobre em que periodos cada tipo de marisco esta disponivel. Isso é

importante, porque, como diz seu Pedro Braz (2021):

Ndo é s6 voceé sair de casa e dizer: v0 ld no mangue! ou v6 la no rio! Ndo,
num é assim ndo, é preciso saber o momento certo, né, porque se for no
momento que ndo é certo vocé vai dar uma viagem perdida no mangue vai
dar viagem perdida no rio entdo a gente precisa entender o tempo, né, o
tempo certo (Pedro Braz, 2021).

Vemos entdo que para pescar € preciso todo um conhecimento sobre o momento e o
local ideal, porque, se for no momento que nao é propicio, vocé vai fazer uma viagem
perdida no mangue. A crianga, junto de seus pais, observa e busca compreender e
entender esse tempo. Podemos observar também que a lua esta presente na maioria

das atividades no povo Patax0, como diz seu Pedro Braz.

Dependendo da fase da lua cada tipo de marisco, né, ou de peixe, né, ele
pode pegar, cada tipo de marisco ele vai estar facil naquela época, né? Sem
falar que também tem um periodo em que os bichos estdo se reproduzindo

em que os mariscos na época de reproducdo ndo dd certo, entdo é uma

20



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

época que ndo pode pegar, por que os bichinhos tdo tudo de ova ou de filhote
ai ndo dd, ndo pode, ndo ha condigdes de termos como estd realizando, né, a
pesca (Pedro Braz, 2021).

Entdo, a depender das fases da lua, os mariscos e os peixes podem ser pescados
naquele periodo, pois sao momentos em que cada espécie de animal vai estar
disponivel, ou seja, menos dificil de pegar, respeitando sempre o periodo de
reproducao de cada espécie para nao causar prejuizo ao ambiente. As criancas vao
observando e, através das suas observacdes, conhecendo e aprendendo sobre o

tempo, as fases da lua e o periodo bom para pescar.

Eu aprendi com minha mde, e minha avé também que me ensinou que o tempo
de pegar o goiamum por exemplo é na lua cheia, o Siri ja na lua crescente, a

moreia, né, jd é na lua nova na maré morta (Ronaldo Conceicdo, 2022).4

Na pandemia e com a impossibilidade de sair para trabalhar e de ir a cidade e com a
falta de alguns alimentos, o mangue foi uma das fontes de alimento para nosso povo

Patax0, assim como o rio, que também trouxe o sustento para varias familias.

Varias familias saiu e eu também, né, para o rio para pescar, para conseguir
o0 pedaco, né, o “mukusuy” (peixe) ai eu consegui o “mukusuy” para se
alimentar e as criangas elas iam, existe alguns conhecimentos em relagdao

a pesca, as criangas elas vdo aprendendo, é o horario de pescar, né, porque
ndo é qualquer hora, como ja falei, entdo tem horario, tem o tempo, tem a
lua isso tudo influencia, né, e as criangas elas vao aprendendo, né [...] Na
pescaria do rio, quando sair para pescar, ndo é todo momento ou qualquer
hora que pode ir pescar no rio, pois existem alguns peixes que se pesca pela
manha a partir das 9 hora, outros, né, tem alguns outros peixes que ja se
pesca ja de tardezinha, anoitecendo, outros ja se pesca a noite, né, da mesma
forma também que o marisco, né, existe um momento especifico para pescar

e ndo pode ser a qualquer hora e quando as criangas ela acompanha os

4 “Relato de aprendizagem no mangue. Ronaldo Conceicao no mangue com seu filho”. Para mais
detalhes, conferir o video desponivel em: https://youtube.com/shorts /Ln7IHrhS9RE.

91



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

pais para o rio, elas vdo observando e ja vao aprendendo ja desde cedo, né,
ja como ser uma crianga indigena Pataxo pois ela aprende ja desde cedo ja

junto com seus pais, né? (Jodo Braz, 2022).

As criangas aprenderam esses varios processos para poder realizar essas praticas,
que passam desde a escolha do lugar ao processo de tirar a isca, onde se tira a isca,
qual isca para qual peixe. Pescar nao ¢ sair com o anzol sem saber qual ¢ a isca que
vai levar, qual é o peixe que esta interessado em pegar, qual o horario que o peixe vai

beliscar, vai comer. E assim que se faz e a aprendizagem vai acontecendo.

A educacao que acontece dentro Movimento Indigena

O governo aproveitou a pandemia e buscou aprovar projetos genocidas contra
nosso povo indigena, tentando de diversas formas nos matar, sem acesso a satde,
querendo nos empurrar de ladeira a baixo com projetos de lei como o PL 490 do
marco temporal. Mas como nosso povo indigena é forte e bravio, fomos para cima
com nossas manifestacoes e oracdes aos nossos encantados. Nossas comunidades
se dividiram em grupos: uma parte foi para Brasilia e as outras ficaram na base,
reunidas para fechar a pista BR 101 em apoio aos povos que estavam no Distrito

Federal. Toda a comunidade participou, jovens, adultos, ancides e criangas.

As criangas, através da participacao nos movimentos, puderam aprender que, como
diz o ditado popular, “uma andorinha s6 nao faz verao”. Elas sentiram na pele também,
como dizia nosso grande mestre e grande sabio de nosso povo Tururin Patax6, que
“uma vara soé é facil de se quebrar, mas um moi é mais dificil”. Aprenderam que nas

lutas de nosso povo, nos nunca devemos lutar sozinhos, devemos lutar sempre juntos.

Um indigena na luta nunca luta s6, pois se nao fosse a unido e as a¢oes realizadas

em conjunto com os parentes indigenas nas bases fechando as pistas e outros em
Brasilia ocupando os diversos espacos que devem e poderiam ser ocupados por nosso
povo, nao teriamos conseguido adiar essa votagao, apesar de nao ser esse nosso
desejo, pois 0 que queriamos de fato era um julgamento que fosse favoravel a nossos
povos. Queriamos e queremos esse Projeto de Lei n°® 490, que € um projeto genocida,
anulado, esquecido, pois ele vai na contramao do nosso projeto de vida em nossas

comunidades indigenas e da lei maior de nosso estado, que ¢é a constituicao.

92



Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

Pratica de manifestar-se.

Fonte: Acervo do autor.

As criangas aprenderam, e com mais intensidade na pandemia, que € preciso cuidar
um do outro, que ¢ preciso cuidar principalmente dos nosso mais velhos, que sao
nossa maior fonte de conhecimento, pois € com nossos ancides que a vida (historia)
da aldeia est4 guardada e ¢ com eles que é preciso aprender. E preciso aprender para
que a vida da aldeia nao se acabe. Os ancides sao aqueles que carregam consigo a
histéria do nosso povo. Eles sabem de onde viemos, o que vivemos e como chegamos
aqui, eles sabem as lutas que precisaram ser travadas para conseguir aquilo que temos
até hoje, lutas que em varios momentos precisaram de outros conhecimentos, por
exemplo, o conhecimento das marés, o ir e vir do mar na praia é tao semelhante ao

ir e vir de nossos mais velhos a capital. Eles voltavam para a aldeia sem resultado,
desanimados e tristes, mas logo se enchiam de energia e vontade e iam de novo em
busca de demarcacao, em busca de satide, em busca de educacgao, em busca de uma
vida melhor para nosso povo. Nem sempre tinham uma resposta boa, muitas das
vezes voltavam até desesperancosos. Contudo, com o passar dos anos, eles foram
conquistando muitas lutas, assim como o oceano batendo nas pedras. Indo e voltando,
foram mostrando nossa forca e capacidade de resiliéncia, capacidade de se moldar ao

tempo e ao espaco.

93



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

Nesse periodo pandémico, as criangas puderam vivenciar essas praticas vividas desde
sempre pelas nossas liderancas mais velhas e mais recentemente por nossos jovens

guerreiros e guerreiras, pois a luta nao para, nascemos na luta.

Muda-se as figurinhas no planalto dos trés poderes, mas nao muda a cabeca e o
pensamento atrasado de quem la chega, essa matematica é certa. Sai um e entra outro
no poder, de forma intensa ou vagarosa, e sempre buscam contar a nossa historia a

partir do ponto de vista deles, do jeito ndo indigena de ser.

Buscam sempre nos fazer enxergar o mundo a partir de seus olhos, dos olhos de quem
vé a mae terra como uma propriedade particular e a explora sem fim, de quem vé o
universo como algo que precisa ser explorado, conquistado, desbravado, de pessoas

que acham que viver bem ¢ viver da lucratividade daquilo que acha ser seu.

Essa matematica é certeira. Passa-se os anos, muda-se governo, mas ndo muda a
consciéncia de quem esta no poder, ndo muda a consciéncia de que nem sempre
é necessario precisa plantar para colher, basta apenas cuidar, pois assim sempre

podemos ter.

Pratica de esperangar
Fonte: Acervo do autor. 94



Colheita indigena Uilian Conceigao de Souza Rodrigues

Pratica de
“fechar a BR”

Fonte: Acervo do autor.
Para maiores detalhes, acesso o QR Code ou video em: https://youtube.com /shorts /N_snAMoye-0

Fechamento

Quando falamos sobre aprendizagem, saberes, praticas e construcdo de
conhecimento, pensamos imediatamente na escola como espago tnico de
aprendizagem. Com a pandemia, as escolas fecharam, e para muitos as criangas nao
aprenderam nada, mas este trabalho mostra os diversos ambientes em que a educagao
acontece. Nao a educacao escolarizada, mas a educagao para a humanidade, para a
cidadania, para o ser Pataxo, educagao que ¢ desvalorizada pela escolarizacao, mas

que se faz importante para nosso povo pois ¢ assim que se faz.

Este trabalho nos fez perceber como a educagao indigena familiar se fez presente
neste tempo pandémico e de que forma fortaleceu ao meu povo Pataxd, como a
unica educagio nas vivéncias dessas criancas, pois é nas praticas diarias que o
saber acontece. As criancas junto de seus pais aprenderam a ser criancas Pataxo,

construindo aprendizagens a cada fase de sua vida. Jovens, adolescentes e criancgas

95



Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

vao crescendo e vao se formando, aprendendo e construindo os seus aprendizados

para ser um indigena Pataxé da aldeia Aguas Belas, e é assim que nés fazemos.

Este trabalho de pesquisa ainda nos permite elucidar que, mesmo com a escola
fechada, as criancas nao deixaram de aprender, e que esses aprendizados nao
trouxeram uma queda importante na qualidade de vida das criangas, e nem prejuizo

na dimensao sociocultural. Pelo contrario, se fortaleceu nossa cultura.

Esta pesquisa ainda nos leva a enxergar que, apesar de séculos e séculos de imposigao
de uma outra cultura, a nossa cultura indigena consegue permanecer viva até os dias
atuais, e que as pedagogias dos nossos antepassados conseguiam e ainda conseguem
passar de geracdo em geragao saberes milenares, ao ponto de nao perdermos aquilo
que nos € tao precioso. O olhar o tempo, a lua e suas fases, a revoada das aves, saber o

periodo de caca e de pesca sem degradacao, os tipos de brincadeiras...

Entdo, é assim que é feito: primeiro deixar perceber, sentir, ouvir, pegar, ver, deixar
conviver, possibilitando experimentar daquilo que considera importante a sua vida,

possibilitando construir vida e transformando a realidade em aprendizado.

Referéncias

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2019.
KRENAK, Ailton. O amanhd ndo estd a venda. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2020.

NOAL, Mirian Lange; SILVA, Denise. Criancas pequenas terena: reencontros
ancestrais em tempos de pandemia. Zero-a-Seis, Florianopolis, v. 22, n. Especial, p.
1332-1363, 2020. Disponivel em: https: /periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis /article/
view/78673. Acesso em: 2 set. 2024.

SILVA, Isabel de Oliveira e; LUZ, Iza Rodrigues da; CARVALHO, Levindo Diniz (Org.).
Infancia e pandemia na Regido Metropolitana de Belo Horizonte: primeiras analises.

96


https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/78673
https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/78673

Colheita indigena Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

Belo Horizonte: UFMG /FaE /NEPEIL, 2021. Disponivel em: https://infanciaconfinada.
com/wp-content/uploads/2021/05/Infa%CC%82ncia-e-pandemia-em-Belo-
Horizonte-Primeiras-ana%CC%81lises-19-4.pdf. Acesso em: 2 set. 2024.

SANTOS, Alana Barros. Retratos da pandemia no bairro da Levada: infancia e crise em
um bairro de periferia. Zero-a-Seis, Florianopolis, v. 22, n. Especial, p. 1465-1477, 2020.
Disponivel em: https://periodicos.ufsc.br /index.php /zeroseis /article /view /78673.

Acesso em: 2 set. 2024.

97

sumario


https://infanciaconfinada.com/wp-content/uploads/2021/05/Infa%CC%82ncia-e-pandemia-em-Belo-Horizonte-Primeiras-ana%CC%81lises-19-4.pdf
https://infanciaconfinada.com/wp-content/uploads/2021/05/Infa%CC%82ncia-e-pandemia-em-Belo-Horizonte-Primeiras-ana%CC%81lises-19-4.pdf
https://infanciaconfinada.com/wp-content/uploads/2021/05/Infa%CC%82ncia-e-pandemia-em-Belo-Horizonte-Primeiras-ana%CC%81lises-19-4.pdf
https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/78673

a escolar

na unidade
Indigena Pataxo




Como citar este capitulo

SANTOS, Thais de Oliveira dos. Narrativas da vida escolar durante a pandemia na unidade de ensino da Escola
Indigena Pataxé de Coroa Vermelha. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael
Antunes (org.). Colheita indigena: praticas investigativas como experiéncia de autoformagéo e afetagdo coletiva. Belo
Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 98-120.

Apresentacao

Grande parte do povo Patax6 vive no Extremo Sul da Bahia, em 36 aldeias distribuidas
em seis terras indigenas, situadas nos municipios de Porto Seguro, Santa Cruz
Cabralia, Prado e Itamaraji, que sdo as aldeias de Coroa Vermelha, Barra Velha, Mata
Medonha, Aldeia Velha, Aguas Belas e Imbiriba.

A Aldeia Barra Velha esta localizada no municipio de Porto Seguro e é considerada a
“Aldeia Mae”, sendo um ponto de partida para a formacao de todas as demais aldeias,
tendo sua importancia ressaltada e representada até mesmo através das pinturas
corporais. Vale a pena ressaltar que ha também Aldeias do povo Pataxd no Estado de

Minas Gerais:

‘ ‘ os Patax6 vivem em sete comunidades, das quais quatro — Sede, Imbirucu,
Retirinho e Alto das Posses — estao localizadas na Terra Indigena Fazenda
Guarani, municipio de Carmésia; MuaMimatxi, em um imével cedido a Funai
pelo Servigo de Patrimonio da Unidao, no municipio de Itapecerica; Jundiba/
Cinta Vermelha, no municipio de Aracuai e também habitada pelos Pankararu; e

JeruTukuma, em Acucena (Pataxo, 2024).

99



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

A comunidade indigena da Aldeia de Coroa Vermelha esta localizada no municipio de
Santa Cruz Cabralia, entre os municipios de Porto Seguro e Belmonte, e fica entre

a praia e a pista da BR 367, Km 77. Ela conta com uma parte de mata a cerca de seis
quilometros a oeste da Aldeia, onde alguns habitantes desenvolvem a agricultura

familiar.

A Aldeia de Coroa Vermelha surgiu em 1972, e tem como principal atividade a
comercializacao de artesanatos indigenas como meio de sobrevivéncia, além de ser
conhecida como ponto turistico e receber visitantes de todas as partes do mundo.
Nossa aldeia também é considerada um local historicamente famoso, ja que foi o local
onde foi realizada a primeira missa pelos portugueses em 1500 e um dos primeiros
lugares a serem invadidos pelos europeus. Em meio ao processo de urbanizagao, a
Aldeia de Coroa Vermelha segue resistindo e lutando para a garantia dos direitos,
mantendo viva a cultura e praticando as tradi¢des do seu povo, mantendo a esséncia,

valorizando e respeitando os anciaos, chamados de “livros abertos”.

E conhecida também por sediar os jogos tradicionais indigenas que ocorrem todos

os anos na comunidade, recebendo indigenas de diferentes povos e lugares, a fim de
confraternizar e reverberar a unido entre todos os povos indigenas, que mesmo tendo
suas moradias distantes, sdo considerados como nossos parentes, promovendo o

sentimento de unir, reunir e confraternizar.

A chegada da pandemia de Covid-19, no ano de 2020, trouxe uma série de desafios
para diversos setores da sociedade, incluindo para a educacao escolar indigena e

para a vida na minha aldeia. No contexto da educacao escolar indigena, esses desafios
foram ainda mais intensos, uma vez que envolviam a preservagao da cultura e da
lingua dos povos indigenas. Silvani Patax6, umas das entrevistadas em 2023, afirmou o

seguinte:

Essa nova dificuldade que hoje se apresenta, nos deixa mais fortes e
unidos para que possamos continuar a lutarmos por uma educagdo
de qualidade e aprimorada para os nossos educandos. Assim como a
Educagao indigena ndo estava acostumada com esse isolamento social,

uma vez que sua pratica é através de conversas, passeios, vivéncias

100



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

e troca de saberes/fazeres tradicionais no espaco de convivio. Houve
a necessidade de reinventar as nossas praticas na comunidade, assim a
execugdo da educagdo indigena tornou-se uma metodologia ativa na

aquisicdo de conhecimentos culturais e sociais.

Nao ficando imunes as politicas emergenciais do momento, as escolas indigenas
fecharam e fomos obrigados a reorganizar os modos de funcionamento para nos
adaptar ao ensino remoto e continuarmos oferecendo educagao de qualidade aos
alunos. Em um contexto de limitacoes tecnoldgicas e de acesso a internet precario,
a falta de infraestrutura tecnologica e de conectividade foram alguns dos principais

obstaculos enfrentados pelas escolas indigenas.

Salienta-se que a populagao indigena nao foi atendida por uma politica especifica
de enfrentamento a Covid-19 por parte do Governo Federal. De acordo com a
Articulacao dos Povos Indigenas do Brasil (APIB, 2022), em julho de 2022, haviam
sido contabilizadas mais de 1.324 mortes em decorréncia do Covid-19. Vale a pena
notar que antes mesmo da pandemia nao havia, por parte do Governo Federal

ou dos governos estaduais e municipais, politicas educacionais comprometidas
com a democratizacao do acesso e uso das tecnologias digitais de informacao e
comunicacao nas institui¢des indigenas, assim como o fomento ao uso dessas

tecnologias especificamente no processo de ensino aprendizagem.

Diante desses desafios, que ja acometiam os(as) docentes, os(as) gestores(as) e os(as)
estudantes das escolas indigenas, inclusive da Escola Indigena Patax6 de Coroa
Vermelha, onde propusemos o desenvolvimento desta pesquisa, todos continuaram

e continuam trabalhando e lutando pela melhoria dessas condicoes, convictos(as)
que a educacao escolar indigena possui um papel de importante na preservacao da
diversidade cultural e na construcao e fortalecimento das identidades étnicas Pataxo.
No entanto, a pandemia da Covid-19 trouxe uma série de desafios para a educagao,
com uma grande necessidade de adaptacao ao ensino remoto que exigiu uma

reorganizacao significativa do processo educacional.

Nesse sentido, esta pesquisa tem como objetivo registrar as narrativas produzidas

por professores(as) e gestores(as) da Unidade de Ensino da Escola Indigena Patax6

101



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

de Coroa Vermelha, buscando analisar e descrever os impactos da pandemia de
Covid-19 na educacao escolar indigena. Com estes registros, sera possivel identificar
os desafios enfrentados nesta escola indigena Patax6 no ensino remoto. Para isto,
nos propusemos a realizar uma entrevista com um professor e trés entrevistas com a
equipe de gestao escolar. Nas entrevistas, focamos nos desafios enfrentados durante
0 ensino remoto, no uso de equipamentos tecnologicos e no processo de elaboracao
e entrega de atividades escolares como pontos especificos para conhecer os modos
de funcionamento da escola e a vida num tempo em que o mundo enfrentava o

isolamento social.

Na escrita deste capitulo, optamos por trazer analises das entrevistas que realizamos
com Raimunda Pataxé- Hay6 Pataxd, que, durante o desenvolvimento da pesquisa,
atuava como coordenadora da area de lingua Pataxo (patxohd) na escola e como
coordenadora-adjunta da Acao Saberes Indigenas na Escola (IFBA), em Porto Seguro
(formacgao continuada para professores e professoras indigenas da Bahia). Também
apresentamos as analises da entrevista de Gilson de Matos Soares, que atua como
professor ha 21 anos na Escola Indigena Patax6 Coroa Vermelha.! Entendemos que
esta pesquisa serve como registro de mais um acontecimento historico, que impactou
a educacao escolar indigena do povo Patax6. Esta, como sempre, segue enfrentando
com muita garra, lutando bravamente contra tudo o que surge com o passar do
tempo. Assim, este registro permitira uma compreensdo mais ampla dos impactos

da pandemia de Covid-19 na educacao escolar indigena e podera contribuir para

o aprimoramento de politicas e praticas educacionais voltadas para as populagdes
indigenas.

A Escola Indigena Pataxo de Coroa Vermelha

A Escola Indigena Pataxd de Coroa Vermelha esta localizada no extremo sul da Bahia,
na BR 367, Km 77, na Aldeia de Coroa Vermelha.

1 As outras entrevistas e a pesquisa na integra, esta disponivel em: https://www.fae.ufmg.br/
biblioteca/recursos-online /monografias-do-fiei /2023-2 /.

102


https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/2023-2/
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/2023-2/

Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

Escola Indigena Pax6

de Coroa Vermelha

Fonte: Acervo da autora.

Colégio Estadual
Indigena Patax6
de Coroa Vermelha

Fonte: Acervo da autora.

103



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

O Colégio Estadual Indigena Patax6 Coroa Vermelha esta localizado ao lado da Escola
Indigena Patax6 de Coroa Vermelha, na BR 367, pois a Escola Indigena Patax6 Coroa
Vermelha cedeu parte do terreno para a construcao do colégio, fruto da luta de

projetos elaborados por liderancas e pessoas que trabalhavam na escola.

Estas instituicoes possuem um papel fundamental na preservagao da cultura e na
formacao de futuras liderancas. Nelas, estao alunos da educacao infantil até os
estudantes do nono ano do ensino fundamental e Educagao de Jovens e Adultos (EJA).
O corpo docente e os(as) gestores(as) destas duas institui¢oes escolares indigenas
sao protagonistas de diversas lutas pela permanéncia da identidade cultural Patax6
nas novas geragdes e estdo comprometidos pela busca da garantia de sobrevivéncia
da comunidade em que vivem, da assisténcia a satide e das demarcacoes territoriais.

Enfim, sao individuos cientes dos seus direitos e deveres para com a sua comunidade.

O colégio foi almejado quando os alunos que concluiam o Fundamental II na Escola
Indigena Patax6 Coroa Vermelha viram a necessidade de dar sequéncia aos estudos,
mas nao havia ainda estrutura para tal - tanto no que se refere a estrutura fisica
quanto a questdes como merenda escolar e outros materiais necessarios. Entdo
surgiu a oportunidade, mediante muita luta das liderancas e de professores, de
estudarem no Colegio Frei Henrique de Coimbra, como se fosse uma extensao da

nossa escola.

Considerado como colégio provisério, foram cedidas algumas salas, porém o ensino
era oferecido por professores nao indigenas, que nao possuiam uma educagao
diferenciada valorizando as questdes indigenas. Foi em 2010 que se deu a criagao do
colégio, porém os alunos tiveram que passar a estudar em salas da Escola indigena

Patax6 de Coroa Vermelha, pois o prédio fisico do colégio ainda nao estava pronto.

Entdo, anos depois, os alunos entraram na unidade escolar do Colégio Estadual
Indigena Patax6 Coroa Vermelha, que deixou de ser extensao e passou a possuir
um prédio proprio, antes mesmo da unidade ser oficialmente inaugurada, devido a

problemas com a falta de pagamento no processo de construcao.

104



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

Até entao a unidade escolar ndo havia sido inaugurada e era gerida pelo diretor
Railson Braz, que faz um papel diferenciado e comprometido com as questdes
indigenas juntamente com sua equipe. A unidade é reconhecida e ganhadora de
diversos prémios por se destacar nos resultados de ensino, um deles, inclusive, dado
pela ONU. Atualmente, a escola possui 580 alunos, sendo que 470 alunos estudam
na sede. Possui também cinco anexos, sao eles: Juerana, Mata Medonha, Guaxuma,

Mirapé e Meio da Mata.

[ importante mencionar que a educagao escolar indigena é um tema de grande
relevancia para a valorizagao da cultura e identidade das populagdes indigenas.

No Brasil, a educagao escolar indigena é regulamentada pela Lei de Diretrizes e
Bases da Educagao Nacional (LDB), de 1996. A Constitui¢ao Federal, em seu artigo
210, estabelece que “serao fixados contetidos minimos para o ensino fundamental,
de maneira a assegurar formagao basica comum e respeito aos valores culturais e
artisticos, nacionais e regionais”. Ja a Lei de Diretrizes e Bases da Educagao, Lei n°
9.394, de 1996, em seu artigo 78, determina que “os sistemas de ensino promoverao
a valorizacao das diferentes manifestacoes culturais e a necessidade de ensinar o

respeito aos valores culturais e artisticos”.

Diante dos diversos desafios enfrentados pela educagao escolar indigena, vemos como
¢ importante registrar as vivéncias da escola indigena durante a pandemia provocada
pela Covid- 19, pois possibilita demarcar novas demandas e legitimar propostas ja
existentes, que sao defendidas pelos povos indigenas: uma escola intercultural e
diferenciada para a valorizacgao da cultura e identidade indigena na educagao escolar.
Nao existe apenas uma forma de ensinar e aprender. A compreensao da especificidade

da escola indigena dentro do contexto da aldeia é fundamental.

Assim, a Escola Indigena Patax6 de Coroa Vermelha busca a formacgao integral dos
estudantes, lutando por uma educacgdo que incorpore saberes e praticas tradicionais,
visando a formacdo integral dos estudantes, promovendo também a participacdo das
comunidades na construgao do processo educacional, respeitando e valorizando a
cultura, lingua, histoéria e tradi¢cdes do povo Pataxd, promovendo, assim, a construcao

de uma identidade étnica.

105



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

Desenvolvimento da pesquisa

Para realizar esta pesquisa, abordei as narrativas de dois professores e quatro
gestores(as) indigenas da Escola Indigena Patax6 de Coroa Vermelha, para criar

um processo de reconstrucao do passado que reascende no atual processo de
reafirmagao étnica, ao registrar as memorias da vida escolar na pandemia provocada

pela Covid-19.

‘ ‘ A narrativizacao, ou seja, o ato de “contar historias faz parte da propria
experiéncia humana” (FLANNERY, 2011, p. 118). As narrativas desempenham
fungbes pragmaticas: “O nosso viver ¢ interpretado, discutido e compartilhado
através de historias que contamos para ilustrar, exemplificar, argumentar e
divertir” [...] (FLANNERY, 2011, p. 112-113). Na esteira desse pensamento, Bruner
(2002 apud MEDRADO, 2008) considera que a narrativa é a ferramenta que o ser
humano usa para construir e expressar como compreende suas experiéncias.
Ela é usada para construir significados e esquematizar as experiéncias humanas.
Concebo a narrativa como o ato de contar histérias, organizar e relatar
experiéncias, portanto, é uma pratica social, uma pratica discursiva (Paiva, 2013,

p. 30).

Registrar narrativas mediante entrevistas nos permitiu compreender as experiéncias
vividas e, com elas, aprendemos sobre o nosso presente e futuro, assim como
demarcamos reivindicacdes e necessidades emergentes para a escola indigena.
Elaboramos, entdo, uma coletanea de narrativas de um professor e trés pessoas da
equipe de gestao da escola, que atuaram no periodo pandémico e atuam na Escola
Indigena Patax6 de Coroa Vermelha. Os entrevistados relataram, de acordo com

a propria visdo, todo o acontecimento e os desdobramentos das situacdes que se

apresentaram ao longo do periodo pandémico.

As narrativas foram coletadas através de audios, com a autorizacao dos entrevistados,
quando eles contaram qual o sentimento deles com a chegada de um acontecimento
tao inesperado, como foi a pandemia de Covid-19. Foram também registradas

fotografias da escola, para a melhor compreensao/experiéncia do leitor.

106



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

Narrativas de professores(as) e gestores(as) indigenas sobre a
vida na escola durante a pandemia (2020-2022)

Raimunda de Jesus Matos

Receber a noticia que estdvamos vivendo o mundo pandémico ndo fot
facil. O medo tomou conta e a preocupagdo aumentava a cada dia.
Principalmente apds a Organizacdo Mundial de Saude afirmar que

o mundo enfrenta uma pandemia causada pelo novo Corona virus, o
Covid-19, autoridades de varios paises comecam a executar medidas
que visavam a contencdo da doenca no Brasil e no mundo. E em

nosso Municipio ndo foi diferente, houve suspensdo tempordria das
atividades escolares presenciais a qual foi uma tentativa de minimizar
a propagacdo da epidemia do corona virus e reduzir o risco de contdgio
e propagagdo do virus entre professores e alunos. E esse periodo de
suspensao das aulas presenciais, durou mais ou menos um ano. E,
para nds da Escola Indigena foi muito dificil porque o municipio, com
a suspensdo das aulas, todos os funciondrios e professores Indigenas
foram exonerados. Mas, para ajudar os colegas que ndo teria outra
fonte de renda, comecamos a buscar parceiros para ajudar os nossos
colegas nesse periodo de grandes dificuldades. Conseguimos parceiros
que ajudavam financeiramente os professores e funciondrios, além
das ajudas de cestas basicas advinda da FUNAI e outros parceiros que
ajudavam nesse periodo. E no ano sequinte, em 2020, a Secretaria de
Educagdo de Santa Cruz Cabralia adotou o processo de realizagdo do

ensino remoto inclusive em nossas escolas indigenas.

Para que essa modalidade de ensino nova, e muita estranha, desse certo,
tivemos que contar com o apoio, parceria e o comprometimento de toda
a comunidade escolar, bem como dos caciques e das liderancas. A nossa
escola Indigena Pataxé Coroa Vermelha adotou uma nova organizagdo
pedagdgica para assequrar que todos os estudantes indigenas recebessem

as atividades remotas em suas casas. Sequindo as medidas de protecdo

107



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

contra o Corona virus, a escola fazia escalas de planejamentos por
segmentos e etapas para que os professores e professoras planejassem as
atividades remotas, as quais teriam que ser impressas para contemplar
as reais necessidades social cultural dos nossos estudantes indigenas,
porque em muitas das nossas aldeias ndo ha acesso a internet e nem
tecnologias. As atividades teriam que ficar de quarentena, sequindo o
protocolo de sequranca e logo depois os pais, mdes e responsaveis, viriam
até a escola para pegar o envelope com as apostilhas das atividades
referentes 15 dias letivos, das respectivas séries ou disciplinas dos seus
filhos e filhas, bem como devolver as atividades ja realizadas, executadas
pelos estudantes. Tivemos intimeros desafios na realizagdo do ensino
remoto, mas também muitos aprendizados. E dessa forma, a escola
manteve sempre conectada com os estudantes e as familias durante o

ensino remoto e desenvolvendo a nossa educagdo escolar Indigena.

A elaboragdo do Projeto Politico Pedagdgico (PPP) da escola Indigena
teve inicio por uma agdo conjunta entre escola, pais, alunos liderancas e
comunidades a partir do desejo dos professores e professoras Indigenas
da primeira turma do magistério Indigena no ano de 1998, com os
principios de uma Educagdo Escolar Indigena, Especifica, Diferenciada,
Bilingue/multilingue, Intercultural, Comunitdria. E logo depois a
efetivacdo da sua construgdo se deu com o projeto de pesquisa do
Professor Jerry Matalawé, da Universidade de Mato Grosso (UNEMAT).
E cada ano o PPP é revisado, repensado sempre respeitando as reais

necessidades culturais do nosso Povo.

Durante o periodo remoto, ficou muito dificil sequir o curriculo da escola.
Tivemos que fazer adaptacdes para contemplar a realidade pandémica.
Ndo tinhamos professores e estudantes corpo a corpo em sala de sala
presencialmente para cumprir rigorosamente a proposta curricular de
cada série ou disciplina. As atividades programadas e planejadas eram
pensadas para cada estudante com sua individualidade cognitiva, inclusive

para os estudantes da educagao especial da escola.

108



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

Quanto ao Sistema de Gestdo Escolar (SGE), foi implantado no
Municipio e a escola Indigena, penso eu, que foi obrigada a acompanhar/
aceitar o sistema. Ao meu ver, é um sistema que tem pontos positivos

e negativos. Positivos porque é um sistema informatizado onde se
encontra dados gerenciais de alunos, planejamento de bimestres, bem
como, de aulas quinzenais. Ou seja, um sistema bem estruturado. Mas,
ainda nao contempla as reais necessidades culturais do nosso Povo. Ou
seja, é necessdrio grandes mudangas e adaptagoes para contemplar a

Educacdo Escolar Indigena do nosso Municipio.

Raimunda Matos destacou o desespero que foi vivenciado com a noticia da chegada
da pandemia, tanto da Unidade escolar, quanto pela comunidade em si, pois ambas
caminham juntas em um sé pensamento, a escola trabalha segundo ao andamento
da comunidade, ou seja, tudo que acontece na comunidade, a escola aborda em

seu processo educacional. Nao foi facil, mas a esséncia de unido encontrada nas
comunidades indigenas faz com que o mecanismo de resisténcia seja ativado, pois
0 povo pataxé tem a caracteristica de ser um povo de luta e a comunidade unida se

torna mais forte.

Em uma situagao completamente inusitada, com a suspensao das aulas presenciais

e com o retorno no modo remoto, a escola teve que trabalhar as questoes
socioemocionais com esses alunos, na tentativa de intervir nesse cenario de reclusao,
proporcionando atividades ladicas, onde o aluno pudesse interagir com a familia e ter
um momento de felicidade, recebendo, em contra partida, um feedback das familias
agradecidas por sentirem o carinho e preocupacao da escola com seu bem estar, visto

que nos roteiros das atividades sempre haviam mensagens motivacionais.

Foram muitos os esfor¢os da unidade escolar para tentar também amenizar os
impactos negativos na parte psicolégica dos membros da comunidade, isso acontecia
devido a Escola estar ciente de que a situagdo na comunidade era muito triste,
mediante a perda de parentes para essa doenca chamada de corona virus e devido a
educacdo escolar indigena ser diferenciada e comunitaria. Podendo contar também

com o apoio das liderangas, e de parceiros que sempre souberam valorizar a escola

109



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

como algo fundamental para o desenvolvimento da comunidade, ndo deixando de

estar presente durante esse momento tao dificil.
Gilson de Matos Soares

Eu sou Gilson de Matos Soares sou professor da Escola Indigena
Pataxoé Coroa Vermelha (Professor de Matematica do Fundamental II)
e relacionado ao momento pandémico, nossa comunidade, enquanto
professor na escola indigena, nds tivemos foi um desafio, de atuar
nesse momento da pandemia, né?! Assim como foi em todo o Brasil,
nas comunidades indigenas ndo foi diferente, foi um momento que

a comunidade nunca tinha passado, o mundo nao tinha passado na
verdade, né? Nos tivemos que nos adaptar para que pudesse termos as

aulas e um dos desafios principais foi o planejamento.

Pensamos, de que maneira a gente ird planejar as aulas, né, uma vez que
nao estaria com os alunos presentes, como trabalhar de forma remota?
E tivemos que fazer logo de inicio, o planejamento coletivo, né, com os
professores, escolhendo um tema e dai desenvolver as atividades com
todas as disciplinas, de forma interdisciplinar e de maneira que os
alunos pudessem entender, porque ndo tinha a presenca do professor

para explicar individualmente.

Entdo num primeiro momento, tivemos que fazer essas atividades
coletivas, de modo interdisciplinar, s6 que depois também ndo deu
muito certo, ai acabamos fazendo por disciplina, reuniam os professores
de cada disciplina e elaboravam a atividade a qual aqueles alunos

iriam responder, entdo elaboravamos atividades de matemadtica, de
portugués, de todas as disciplinas. Os professores de cada disciplina,
juntos, elaboravam uma atividade e enviavam para o aluno e at apés as
duas semanas eles retornariam com essas atividades e a gente fazia a
correcdo e ele ja levaria uma outra atividade para mais uma quinzena e

assim fomos fazendo durante a pandemia.

10



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

Como eu te disse, no inicio foram vdrios desafios, né,primeiro com
relacdo ao entendimento, né? E uma vez que os alunos ndo tinha o
contato com o professor e a gente ndo tinha também, como fazer um
acompanhamento por celular por exemplo? Porque os alunos, nem sé

os alunos, mas também a escola, ndo oferecia esse mecanismo, né, de
celular, até que quanto a aparelho de celular ndo seria tanta dificuldade,
né, porque a maioria hoje tem um aparelho celular, mas ai depende da

internet pra que a gente possa fazer isso, né?

Pois cada aluno que trazia essas atividades, ds vezes os pais traziam

e a gente ia corrigir essa atividade da semana ou da quinzena, mas

as vezes as questdes estavam todas respondidas, né?! E outras ndo,
dependendo daquela familia na qual aquele aluno era membro, né?

Se fosse uma familia que tinha na sua casa ali, alguns alunos que é jd
tinham uma escolaridade talvez a nivel maior do que a dele, tinham
mais uma facilidade que eles explicavam, né, e respondiam. As vezes até
respondiam aquele aluno que ndo tinha tanto, que os pais nao tinham
tanta escolaridade, na maioria das atividades, né, ndo vinham todas

completas e ai ja tinhamos essa dificuldade.

Com relagdo a avaliagdo por exemplo, né, porque ai para se avaliar,

nos tinhamos que também levar em consideracdo essas situacoes,

entdo um dos critérios de avaliar era o aluno ja entregar atividade

e devolver, a devolucdo ja era um dos itens a serem avaliados, né,
entregar as atividades e trazer o retorno. A outra questdo era fazer o
acompanhamento das questdes respondidas e na atividade sequinte

a gente retornava com algumas até revendo novamente, dando uma
revisada nesses contettdos, s6 que também enfrentamos diversas
dificuldades com relacdo a produgdo desse material, porque o municipio
ndo deu todo suporte que a escola precisava, de imprimir muitas
atividades, né? Dentre outros coisas, uma escola com mais de 1.000
alunos e vocé tendo que fazer essas atividades pra todos esses alunos, né?
Ndo tinha como enviar muitas atividades, as vezes duas, trés pdginas

com atividades eram feitas por disciplina, porque demandava de muito

m



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

material, folha de papel oficio, tinta pra impressora, tinha uma tnica
impressora pra imprimir todas essas atividades, né? Entdo, a gente se
reunia para imprimir essas atividades, depois se reunia para montar
essas atividades, né, grampear todas para que o aluno pudesse receber,
entdo isso foi uma grande dificuldade que a escola enfrentou para

solucionar esse problema na pandemia.

Um ponto que posso dizer assim, positivo dentro dessa pandemia, foi
no primeiro momento dificultoso lidar com a tecnologia, também no
inicio foi logo uma experiéncia nova, né?! Que é vocé td mexendo com a
tecnologia, porque a gente nao estava tdao acostumado, era acostumado
com o contato direto com o aluno na sala de aula, quadro, né, e a
explicacdo. Entdo a gente passamos a fazer essas explicagoes, agora
para as pessoas que vinham pegar as atividades, eles explicariam para
os seus filhos ou irmaos, quem viesse, né, ou ele préprio que viesse,
alguns tinham alguns contatos, a gente disponibilizava também, era
algo interessante, disponibiliza-las em cada atividade o contato dos
professores de cada disciplina, porque ai eles poderiam entrar em
contato, aqueles que tinham é crédito pra ligar ou internet ainda,
entraria em contato com os professores e tirava algumas duvidas pra

que a gente pudesse ajudd-lo durante aquele periodo.

Entdo a gente fazia isso, tirava essas pequenas duvidas durante a
semana e ai tivemos outro ponto positivo, decisivo, que foi também

a implantacdo do SGE, que era o sistema de gerenciamento dessas

notas das atividades. E ra algo novo também para a escola, que estava
acostumada com seu didrio, né, impressos e agora é preciso pegar tudo

e colocar tudo no sistema, né, diretamente online, né, e at tivemos que
saber fazer essa adaptacdo, aprender assim ds pressas pra responder e at
era um ajudando o outro, encontramos essa dificuldade, em vocé passar

o conteudo e ter que langar nesse sistema.

Era algo que talvez ndo era aquilo o que vocé tinha passado para o

aluno, e sim aquilo que ja estava dentro do curriculo, ali do municipio,

12



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

né? E foi um desafio para a escola e também um desafio para os alunos
também, né? Os pais também tinha uma grande preocupagdo com
relagdo a reprovagdo e aprovacdo do aluno, entdo realmente também foi
um momento dificil, tanto para o aluno quanto para o professor, mas no
final, é deu certo para que tudo acontecesse, porém a aprendizagem dos

alunos ndo foi aquilo que a gente esperava, né?

Assim que retornarmos, conseguimos fazer um diagndstico, que foi
constatado um prejuizo imenso para esses alunos, que logo no inicio

nos tinhamos uma reprovacdo e que passavam pra gente que tamos ter
que avaliar e reprovar alguns alunos que ndo conseguissem atingir suas
metas e ai nos ficamos preocupados com isso, como faria isso esse tipo de
avaliagao? E ai depois acabou que o municipio em si, a grande maioria,
decidiu aprovar todos os alunos, né? E at quando retornamos para o

presencial ai nos fomos ver a dificuldade de cada aluno presencialmente.

Mas foi isso, foi uma experiéncia digamos que interessante, diante da
situagdo que o mundo estava vivendo e nos tivemos que correr atrds
para se adaptar a aquilo que a gente ndo era acostumado, né? Nao tinha
nenhuma experiéncia de aulas remotas por exemplo, nem os professores
e nem o nosso publico, que é a nossa comunidade e a escola, também
ndo tinha essa estrutura para oferecer também, né, esse tipo de aulas
remotas, fora o risco de contaminagdo, que por mais que a gente fizesse
e tivesse todos os cuidados, mas tinha o risco da contaminagao, tanto do
aluno vindo pegar as atividades, quanto da gente tendo contato também

com os alunos, né?

Primeiro passaram que nds tinhamos que pegar essas atividades deixar
ao menos trés dias reservadas, para que a gente pudesse manused-las,
fazer a correcdo, entre uma e outra e também imprimir essas atividades,
montar e demorar mais um dia, para que o pai do aluno viesse pegar
também, mas sé que ndo tinha como cumprir isso, né? Outra dificuldade

também foi quanto aos alunos retirarem essas atividades, né?

13



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

O professor Gilson Matos relatou a preocupacao com a questao do planejamento

das atividades que seriam ofertadas para os alunos, tendo o cuidado e pensando

em qual seria a melhor forma que pudessem ser feitas essas atividades, para que os
alunos conseguissem tirar o maximo de proveito possivel das mesmas, entdo, munido
de muito conhecimento, tanto por experiéncia de anos na educagao, quanto de
conhecimento tradicional, ele ndo mediu esforgos em usar isso em prol de contribuir

com a qualidade dessas propostas de atividades.

No constante exercicio da praxis pedagogica, sempre antes de serem enviados os
roteiros, as atividades eram analisadas pelos demais professores e pela equipe de
gestao, a fim de observar se a linguagem a qual eram abordadas nesses roteiros,
observando se eram adequadas e se contemplavam a realidade dos alunos, utilizando
uma linguagem simples, contando também com instrucdes na propria atividade, de
como a mesma deveria ser feita, para que o responsavel pudesse ajudar o aluno na

resolucao das mesmas.

Isso foi fundamental, pois mais do que virem respondidas essas atividades, elas
precisavam realmente ser funcionais, o foco delas era atender de fato os alunos, de
modo que pudessem aprender realmente com elas. Entao o feedback dessas atividades
serviam de termometro para que pudéssemos pensar em novas estratégias, para
entdo planejar as proximas que seriam enviadas. Ainda que com algumas limitacdes,

o desafio de elaborar e produzir essas atividades era inteiramente pensado no
aprendizado real do aluno, abordando principalmente as questdes culturais por meio

de atividades adaptadas voltadas para a valorizagao tradicional cultural Pataxé.

Aqueles que moravam proximo a escola, ndo encontraram tanta dificuldade, mas
aqueles que moravam distante da escola, como os alunos das extensoes, tiveram
grande dificuldade em vim recolher, pra pegar essas atividades e fazer essa devolu-
cao também, também foi um desafio para a escola, para os professores, de ter essa
sensibilidade quanto a avaliagao desses alunos ndo podendo prejudica-los e tivemos
cuidado pra sermos o mais sensivel possivel, no mais foi isso, esse desafio que a escola

indigena enfrentou junto com os seus professores.

na



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

Fechamento: aprendizagens ao ouvir narrativas da vida na escola
indigena durante a pandemia (2020-2022)

Apesar das legislacdes e politicas ptblicas existentes, a educacao escolar indigena
ainda enfrenta diversos desafios, tais como a precariedade das estruturas, a auséncia

de bibliotecas e laboratérios e a falta de materiais pedagogicos.

A estrutura da escola se encontra com sérios problemas, visto que desde que se
iniciaram as aulas no local, nunca houve uma reforma que realmente sanasse todos os
problemas de infraestrutura, a falta de investimento e a precariedade dos materiais.

O que ocorre sempre ¢ uma tentativa de “maquiar” externamente. Sempre que chove,
continua chovendo mais dentro das salas do que do lado de fora. As janelas sao
preenchidas com pedacos de tapumes de madeira em vez de vidro. O famoso "jeitinho
brasileiro" por parte do poder publico. Prova desse descaso é que, no inicio do ano
letivo de 2023, os proprios professores e a equipe de gestao fizeram um mutirdo para
que a escola estivesse em condigoes dignas para receber com alegria os alunos. Foram
compradas tintas com recursos proprios, rolos, etc. para que a escola ganhasse “a

cara do Povo Patax¢”, ressignificando o espaco escolar.

Houve certa dificuldade na logistica de entregas e devolutivas da sede para as
chamadas extensoes da escola durante o ensino remoto, que se tratava de salas

de aula nas comunidades circunvizinhas da sede. Eram cinco extensdes: Aroeira,
Agricultura, Araticum, Nova Coroa e Txihy Kamaywra. Nem sempre se conseguia
entregar as atividades no mesmo prazo que era entregue na Sede devido a questdo do
transporte, porém todos os alunos das extensdes receberam os roteiros, assim como

os alunos da sede.

A maioria dos professores da escola indigena Patax6 de Coroa Vermelha ja possui
formacao pelas Universidades Federais de Minas Gerais (UFMG), do Sul da Bahia
(UFSB), e da Bahia (UFBA), pela Universidade do Estado da Bahia (UNEB) e pelo
Instituto Federal de Educagao, Ciéncia e Tecnologia da Bahia (IFBA) em cursos

interculturais indigenas.

1ns



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

O ensino remoto se tornou uma alternativa para a continuidade do processo
educacional durante a pandemia da Covid-19. No entanto, essa modalidade de ensino
também trouxe desafios para a educacao escolar indigena. A educagao indigena é
caraterizada por ser comunitaria e oral, além de valorizar as praticas socioculturais, o
que tornou muito desafiador o desenvolvimento de atividades remotas. Isso porque o
ensino remoto, em sua maioria, utiliza recursos tecnoldgicos e materiais escritos que
nao contemplam as especificidades linguisticas e culturais dos povos indigenas que

tem como heranga tradicional o dominio da oralidade.

Um dos fatores que prejudicaram os estudantes muito relatado foi a falta de aparelhos
celulares das familias e a falta de acesso a internet, que dificultaram, no caso dos pais
que nao tinham tempo de ir a escola, a comunicacao deles com a escola, e, no caso dos

estudantes que precisavam de um aparelho para pesquisa, a resolucao das atividades.

Em meio a tantas questdes, algo que ficou nitido foi a falta de suporte e estimulo por
parte da familia dos estudantes, nao cooperando com os alunos na resolugao das
atividades, ou até mesmo nao comparecendo na unidade de ensino para pegar ou
devolver os roteiros de atividades. Uma das causas desse “abandono” foi a falta de

tempo devido aos horarios de trabalho, dentre outros fatores que foram alegados.

Algo importante que aconteceu foi que, ao analisar por que as atividades estavam sendo
devolvidas sem serem respondidas, foi descoberto de que muitos pais nao sabiam ler

e nem escrever devido a uma infancia passada trabalhando para ajudar no sustento da
familia. Isso os impossibilitou de auxiliarem os filhos e complicou a aprendizagem para

os alunos que se encontravam no processo de alfabetizagao remoto.

Diante de todos esses desafios, foi necessario que medidas especificas fossem
adotadas para a promocao do ensino remoto na educacgao escolar indigena. Medidas
que respeitassem as especificidades linguisticas e culturais da comunidade de Coroa
Vermelha e que garantissem o acesso aos contetudos educacionais de qualidade,
voltados para realidade da comunidade em que os alunos vivem. Para isso, foi
fundamental que fossem disponibilizados materiais didaticos adequados, que

valorizassem a oralidade e as praticas culturais do povo Pataxo.

16



Colheita indigena Thais de Oliveira dos Santos

Por isso, também foram pensadas estratégias para a elaboragao dos roteiros de
atividades, com o intuito de facilitar a compreensao dos pais que possuiam baixo
nivel de escolaridade. Nas proprias atividades havia um passo a passo sua realizagao,
utilizando palavras simples e do cotidiano da comunidade, com contetidos voltados
para os conhecimentos tradicionais para os quais a fonte de estudo pudesse ser

alguém mais velho da comunidade ou até mesmo algum membro da familia.

A reflexao com relagao ao método avaliativo teve que ser ainda mais exercida,
considerando todas as problematicas que surgiram, tendo em vista todos os fatores
que desfavoreceram os alunos e os prejudicaram educacionalmente, sendo que eles
nao tiveram culpa de tudo o que aconteceu. Em virtude de um cenario complexo
como esse, foi pensada uma estratégia de organizacao mais humanizada possivel,

colocando em pratica o exercicio da empatia.

Na escola indigena Patax6 de Coroa Vermelha, sempre foi comum a pratica da busca
ativa, e por conta da falta de acesso e de contatos por meio de celulares, essa pratica
teve que ser muito utilizada para a garantia educacional dos alunos: os professores
iam as casas dos alunos a fim de saber por que os familiares nao estavam pegando os
roteiros de atividades, buscando também conscientizar os pais sobre a importancia
do estudo para a vida dos seus filhos.

Diante desses impactos, foi fundamental a garra que os(as) gestores(as) e
professores(as) tiveram na luta da educacgao escolar indigena durante a pandemia de
Covid-19, trabalhando para a reducao das desigualdades educacionais e para o apoio
emocional aos estudantes por meio de atividades voltadas para seu bem-estar e satde
mental, valorizando a oralidade e as praticas culturais dos povos indigenas. Com a
interrupcao das aulas presenciais, foi necessario buscar alternativas para garantir a
continuidade do processo de ensino-aprendizagem. A escola adotou o uso de roteiros

de estudos e atividades impressas, que foram distribuidos nas comunidades indigenas.

Para superar esses obstaculos, a escola adotou estratégias como o uso de grupos de
WhatsApp para comunicagao com os estudantes e, em algumas ocasioes, a realizagao
de encontros virtuais para orientacao sobre as atividades escolares. A escola também
buscou o apoio de liderancas e membros da comunidade para garantir a entrega das

atividades impressas e a realizacao das atividades.

nmnz



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Diante da pandemia de Covid-19, a educacao escolar indigena enfrentou desafios
significativos em todo o Brasil, incluindo a Escola Indigena Patax6 de Coroa Vermelha.
A interrupgao das aulas presenciais e a necessidade de adaptagao ao ensino remoto

trouxeram desafios importantes para estudantes, professores e gestores da escola.

Essa pandemia foi um dos nossos maiores desafios, pois foi algo que nos pegou de
surpresa, principalmente o uso de mascaras, com qual ndo estavamos acostumados.
Muitos parentes nao conseguiam tomar os cuidados recomendados, mas faziam o uso
dos remédios naturais tradicionais, principalmente para nossas criancas. A inda assim,

tivemos perdas irreparaveis.

Quando se trata de educagdo escolar indigena, temos o habito de contato com o outro
e com a comunidade. Devido a isso, a adaptacéo a esse modelo remoto nio foi facil.
Mesmo assim, nés professores fizemos nossos planejamentos coletivos, trocando
saberes e de acordo com realidade de cada comunidade atendida. Muitas familias
ficaram abaladas psicologicamente, essa pandemia causou sérios problemas em
nossos nuacleos, mas ainda assim conseguimos vencer todos os obstaculos que foram

causados por ela.

Neste estudo, foram apresentados os desafios enfrentados pela Escola Indigena
Patax6 de Coroa Vermelha durante o ensino remoto na pandemia de Covid-19. Foram
narrados pelos entrevistados e evidenciados pelos mesmos a dificuldade com o uso de
equipamentos tecnoldgicos e com a conexao a internet, consideradas fundamentais
para a continuidade do processo de ensino-aprendizagem, mas também como a falta
de infraestrutura basica e a falta de familiaridade dos estudantes com as tecnologias

digitais, dentre outras coisas, foram obstaculos significativos.

No entanto, a escola buscou alternativas como o uso de materiais impressos, a criacao
de grupos de WhatsApp e o apoio de liderancas e comunidade local para garantir a
continuidade do processo de ensino-aprendizagem. Além disso, a pesquisa destacou
a importancia da legislacdo e das politicas publicas para a educacio escolar indigena,
bem como da formacao adequada de professores e da valorizacao das culturas e

tradigdes indigenas.

18



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Com esse processo, como educadora que atuou nesse periodo e com a vivéncia na
comunidade, ao ouvir o professor e a equipe gestora a respeito das mais diversas
experiéncias, eu aprendi que a educacao escolar indigena é construida pela
resisténcia de cada uma das pessoas nela envolvida. Durante a pandemia, foi muito
evidente como a escola e a comunidade caminharam e caminham juntos e como os
conhecimentos ali compartilhados perpassam os muros da escola, promovendo uma

educacao carregada de identidade cultural.

Nesse contexto comunitario, o que se sobressaiu em meio a todas as problematicas
que se apresentaram no decorrer desse processo foi a capacidade admiravel do Povo
Patax6 de resistir, em especial na Aldeia patax6 de Coroa Vermelha, visto que as lutas
nao cessam de vir, mas o povo pataxé nao cessa de continuar lutando com muita garra
pelos seus direitos e bem-estar de sua comunidade. Por isso, por meio desta pesquisa,
almejou-se valorizar as os esforcos incansaveis de toda equipe escolar da minha
comunidade, evidenciando-a para o Mundo. Em conclusao, este estudo contribui para
o registro dos desafios enfrentados pela educacao escolar indigena durante a pandemia

de Covid-19 e para a reflexao sobre estratégias de enfrentamento desses desafios.

Referéncias

APIB - Articulacao dos Povos Indigenas do Brasil. Panorama geral da Covid-19.
In: Articulacao dos Povos Indigenas do Brasil, 2022. Disponivel em: https://
emergenciaindigena.apiboficial.org/dados_covid19/. Acesso em: 20 set. 2023.

BRASIL. Constituicdo da Reptiblica Federativa do Brasil de 1988. Brasilia: Senado
Federal, 1988.

BRASIL. Lei n° 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da
educagao nacional. Didrio Oficial da Unido, Brasilia, DF, 23 dez. 1996.

BRASIL. Covid-19: manejo clinico. Brasilia, DF: Ministério da Saude, 2021.

19


https://emergenciaindigena.apiboficial.org/dados_covid19/
https://emergenciaindigena.apiboficial.org/dados_covid19/

Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

PAIVA, Eliane Bezerra. Narrativas indigenas: construindo identidades e constituindo-
se em fontes de informacao. Tese (Doutorado em Linguistica) — Universidade Federal
da Paraiba, Jodo Pessoa, 2013.

PATAXO. In: Wikiversidade, 2024. Disponivel em: https:/ /pt.wikiversity.org /wiki/
Wikinativa /Patax%C3%B3. Acesso em: 12 set. 2024.

120

sumario


https://pt.wikiversity.org/wiki/Wikinativa/Patax%C3%B3
https://pt.wikiversity.org/wiki/Wikinativa/Patax%C3%B3

(S4
=)
©
(@]
=
o
()
©
n
®
()
=
*©
S
o




Como citar este capitulo

SANTOS, Estéfani Cecilio dos. Nossa etnomatematica € a matematica do olhar: praticas de producédo de artesanato
Pataxé. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita
indigena: préticas investigativas como experiéncia de autoformacéo e afetacdo coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo
FaE, 2025. p. 121-148.

Apresentacao

Falar sobre o artesanato ¢ falar sobre mim, sobre minha comunidade e meu povo.
Muito do que contarei neste trabalho reflete minha personalidade, o modo de vida do
meu povo e as entrevistas realizadas a respeito da influéncia do artesanato na vida

dos Pataxo.

Sou mulher indigena. Cresci na aldeia do meu povo Patax6, onde eu aprendi
diferentes ensinamentos da vida: a ter respeito pela terra, pela natureza e respeito
pelos nossos ancides. Um dos ensinamentos principais que carrego comigo ¢ a arte
de produzir o artesanato, costume cultural do povo Patax6. Ainda muito pequena,

aprendi com minha comunidade a fazer artesanato com sementes.

Minha avo6 conta das dificuldades em deixar seu territério, na aldeia Mae Barra Velha
(BA), e se adaptar ao estado de Minas Gerais. Na mudanca vieram minha avo, seu
marido e seus filhos. Sem se esquecer da sua origem, costumes e tradi¢oes, criaram
em Guarani, no municipio de Carmésia (MG), um lar para firmar suas raizes. Naquele
tempo, meu povo vivia da agricultura familiar, mas quando meu avo faleceu, deixando
trés mulheres (minha avd, mae e tia) e duas criangas (meu irmao e primo), a produgao

de artesanato se tornou nossa fonte de renda familiar.

122



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Minha avo ja produzia artesanatos para familia e amigos como artefato de protecao,
isto €, para serem usados em rituais. No entanto, como a comunidade era pequena
e nao tinham oportunidades de servigos, minha mae, bem como as outras pessoas
Patax0, recorreram a produgdo de artesanatos para comercializagdo. As vendas
eram feitas nas escolas onde a comunidade fazia apresentacdes para visitantes, mas
também aconteciam vendas e trocas com os parentes da aldeia Mae Barra Velha, em

Porto Seguro.

O artesanato se tornou um costume e uma arte muito valorizada pelo nosso povo,
carregando muitos valores, conhecimentos e respeito com aqueles que praticam
a sua histéria. Minha mae explica que aprendeu a fazer artesanato com penas, na

companhia de seus primos:

Eu saia de casa e ia para a casa dos meus tios, ld na casa deles eu
observava minhas primas fazer brincos com penas. Elas escolhiam,
juntavam as penas e depois, com uma linha, amarravam. Foi observando
elas produzindo os penachos de pena que aprendi a produzir brincos de
pena (Sarah, 2022).

Os penachos de brincos, xarri,' amarradores e cocares sao alguns exemplos dos
trabalhos da minha comunidade. Para colorir as penas de galinhas, patos ou papagaios
usados em nossos artefatos, realizamos algumas etapas. Na primeira parte, molhamos
as penas, dividimos em grupos e jogamos elas na anilina dissolvida na agua. Em
seguida, levamos as penas para o fogo e mexemos até que todas elas paguem cor.
Feito isso, lavamos as penas, tiramos o excesso de agua, colocamos em uma vasilha

e, por fim, levamos ao fogo para seca-las. Neste Gltimo processo, temos que mexer e
mexer as penas no fogo para que elas fiquem secas e soltas, prontas para produzir os

artesanatos.

A minha vida com o artesanato comegou desde a infancia. Me lembro das tardes em
que minha familia se reunia para dar inicio a producdo dos artesanatos de sementes, a

comecar pela colheita.

1 Palito de cabelo enfeitado com penas.

123



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Aprendi a trabalhar com o artesanato desde de pequeno, que foi
passado de geragao a geragdo. Aprendi com meus pais olhando eles, eles
ensinando, e hoje meu trabalho e sobrevivéncia é através do artesanato
que eu produzo, eu e minha esposa. [...] Sem meus artesanatos eu ndo
sou nada hoje, sou muito grato. A tradigdo e o amor que eu tenho pelo
artesanato e manter vivo a cultura do meu povo e a maior coisa que eu
sou muito grato é de produzir meu material e estar vendendo, expondo
para o brasil para que todos reconheca a cultura do povo Pataxo. E
como eu falei, eu dedico a minha vida toda pelo artesanato Pataxé e
também eu sou apaixonado pelo artesanato de outros povos indigenas,
que eu vejo publicar nas redes sociais [...] Sem o artesanato eu ndo sou
nada, tudo que eu conquistei hoje eu agradego muito ao meu trabalho
tradicional que eu faco dentro da minha comunidade (Henagio Braz, 28

anos, Aldeia Barra Velha).

Eu e as outras criangas acompanhavamos os adultos, brincando durante a colheita

e ajudando a carregar as vagens de sementes para colocar no saco. Depois de
apanhadas as sementes no pé, comecava a segunda etapa, minha favorita: o
descascamento das sementes. As mulheres faziam grupos para descascar sementes
de juerana,? reuniam a familia, os parentes vizinhos e as criancas, compartilhando
historias tradicionais e a lembranca de como eram feitos os processos para produzir
o artesanato.

Antigamente a gente usava a linha de tucum para fazer os nossos
artesanatos. Eu e minhas parentes iamos para a mata tirar o tucum, era
da folha da palmeira do tucum que nds tirava a linha. Primeiro rancava
as folhas, com cuidado para ndo machucar com os espinhos. Depois que
colhia a folha do tucum, com cuidado tirava uns fiapos de fios. Desses
flapos de flos a gente juntava e fazia a linha do tucum (Maria d’Ajuda
Braz, 2022 ).3

2 Ajuerana é uma arvore que da sementes de ano em ano. Na aldeia onde nasci, de janeiro 4 abril,
utilizdvamos muito da semente de juerana nos nossos artesanatos.

3 Maria d’Ajuda Braz ¢ minha avd, com quem aprendi muito sobre o artesanto, e tenho guardado
na memoria sua fala sobre as linhas e o tucum.

124



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Quando sao recolhidos mais de um saco de semente, o descascamento pode levar
uns dias. A terceira etapa ¢ o tingimento, quando as mulheres separam as sementes
em grupos de acordo com as cores que tem para pintar. Se temos quatro cores
diferentes de anilina, vamos dividir, por exemplo, entre as cores vermelho, verde,
azul e amarelo. As divisdes sao feitas através do olhar e usando a “mao cheia”. Cada
mulher que participa do processo, na hora de receber a sua parte do trabalho, ganha
uma mao cheia de sementes, e este sistema vai sendo repetido até todas as mulheres
receberem a mesma quantidade de sementes. Esse manejo de divisao também é
utilizado em nossas atividades do dia a dia.

Existe uma grande variedade de sementes, de varios formatos, tamanhos e contrastes.
Além das sementes de juerana, também usamos as sementes de pariri, olho de boi,
tiririquim e tantas outras. Mas nem sempre tivemos facil acesso as sementes. Antes,
quando nao tinhamos sementes em nosso territorio, minha mae e meus tios saiam

da aldeia para pegar semente de juerana na cidade vizinha. Hoje, gracas a Niamissu,
temos sementes em nosso territdrio e preservamos o que temos nos quintais de nossa

aldeia, espalhando as sementes para crescer e futuramente dar seus frutos para todos.

Meu primeiro artesanato, uma pulseira simples de uma linha, foi feito com os
ensinamentos de minha mae. Apenas aos nove anos aprendi a fazer pulseiras largas
com detalhes. Para fazer a pulseira larga, primeiro fazemos uma pulseira com uma linha
s6, medida com o tamanho do punho, depois furamos a primeira semente da primeira

pulseira e atravessamos com uma linha para adicionarmos outra carreira de sementes.

Terminando esse procedimento, basta dar continuidade até chegar na largura que se
deseja. Foi tecendo pulseiras largas que aprendi nog¢des basicas de matematicas, como
contar e dividir as sementes, além de criar formas geométricas nos meus artesanatos.

Eu sempre gostei de produzir artesanato, de conhecer as sementes, de criar
diferentes grafismos com as cores, inventando novas possibilidades de artesanato. A
minha inspiracao e motivacao sempre veio da minha familia e da minha comunidade,
mas a escola cumpriu um importante papel para o fortalecimento da cultura da aldeia
Mua Mimatxi. Nossas atividades escolares envolvem a valorizagao da nossa cultura,
nossos saberes tradicionais e o conhecimento ancestral, que sao passados pelos

membros da comunidade para nossas criancas e jovens da aldeia.

125



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Por isso, a escola é o coracio da aldeia. E como se fosse a minha segunda casa, pois
aprendo nao apenas a alfabetizacao, mas também a ter orgulho da minha origem, da
minha etnia, dos meus aderecos e da histéria de luta do meu povo e de outros povos
indigenas do Brasil. Como temos aulas interculturais na escola indigena, estudamos
considerando nosso fazer e nosso saber, portanto, “é uma experiéncia [...] onde sao
vivenciados os conhecimentos tradicionais do nosso povo de uma forma coletiva e
interdisciplinar” (Povo Da Aldeia Mua Mimatxi, 2013, p. 55).

Acho importante dizer que entendo a interculturalidade como uma tentativa de
questionar e pressionar o modelo escolar classico, incluindo as lutas de diferentes
etnias. E um universo de disputas que pedem por justiga cultural e o direito de sermos
nos mesmos em suas particularidades. Podemos dizer que uma educacao intercultural
quer transformar tanto a sociedade quanto o sistema educativo, permitindo que
existam concordancias e discordancias entre os habitantes da terra, desde que haja

respeito entre todos. Pode ser entendida como um

‘ ‘ projeto politico, social, epistémico e ético dirigido a transformagao estrutural e
socio-historica, e baseada na construcdo entre todas as condigoes - do saber,
do ser, do poder e da vida mesma -, de sociedade, Estado e pais, radicalmente
diferentes. Mas também deve ser entendida como ferramenta de agao [...]
constante, continua e até insurgente, entrelacada e direcionada com a agao de

decolonizar (Walsh, 2012, p. 73, tradugdo nossa).

Praticamos uma matematica cultural. Através da pratica de artesanatos, identificamos
geometrias dos artefatos, modos de contagem e divisao das sementes, de maneira
inseparavel da nossa conexao com nosso povo, da busca pela sabedoria e protecio.
Quando eu coloco um colar de semente, um brinco de pena ou uma pulseira, eu me
sinto uma mulher forte, a0 mesmo tempo que sinto a natureza perto de mim, os meus
ancestrais presentes e as forcas dos meus antepassados que hoje sao encantados. Isso

também faz parte da nossa matematica.

Meu povo Pataxé

O povo Patax¢ surgiu das aguas. Por esse motivo, esse elemento tem uma grande

importancia para nés. Nossas festividades envolvem agradecimentos a ela pela fartura

126



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

e pela vida na terra. A histéria conta que, antigamente, existiam somente os animais
na terra, habitando- a através dos seus modos de comunicacao e de trabalho. Falavam,
contavam historias e trabalhavam na terra até o dia da chegada de uma grande
tempestade. Neste dia, a cada pingo de chuva que caia na terra surgia um novo ser,

explica Txaha Braz.

‘ ‘ O povo Patax6 surgiu de um grande aguaceiro que aconteceu no mundo [...]

Em um dia, no céu formou-se em uma grande nuvem e dessa nuvem caiu sobre
a terra um grande aguaceiro de chuva e esse aguaceiro nao foi apenas um
aguaceiro comum, foi um acontecimento que originou muita agua. Em cada
pingo de agua que caia sobre a terra formava-se um corpo, dai surgiu o povo o
Patax6. Entdo, o povo Patax6 veio através do tempo das aguas, que originou a
vida, que originou semente de gente e essa semente de gente foi o povo Pataxo.
E o povo Patax6 originou-se dessa grande agua que caiu sobre a terra, de chuva
nao foi um aguaceiro apenas, foi um tempo das 4guas que originou muita 4gua

(Braz, 2018, p. 23).

Além da agua, somos originarios do extremo Sul da Bahia, pertencentes ao tronco
linguistico Macro-Jé da familia linguistica do povo Maxakali. O territério Patax6
comeca no litoral da Bahia, mas atualmente temos aldeias na regiao de Minas Gerais,
Espirito Santo e Rio de Janeiro. Eramos um povo livre, sem limites para nossas
moradias. Viviamos na mata fechada em um grande territério com caca, peixe e rogas
em fartura. Por sermos um povo reservado, ndo tinhamos contato com o “branco”,

somente com o povo Maxakali, quem consideramos nossos parentes.

A histéria do povo Pataxé é marcada por muita resisténcia, sendo a maior delas nossa
luta pelos territérios que foram tirados dos nossos antepassados em um acontecimento
que ficou marcado como “Fogo de 51”. No ano de 1951, houve uma invasao na aldeia
Mae Barra Velha (Porto Seguro, BA), quando nossos antepassados deixaram para tras
o que construiram, sua moradia, rogas e sua terra natal, na tentativa de sobreviver

ao massacre que ocorreu. Esse foi um dos motivos da disseminacao do povo Patax6
em sete comunidades, distribuidas pela regidao de Minas Gerais. Temos uma histéria

marcada pela invasdo, perseguicao, mas também pela resisténcia.

127



Artesanatos Patax6

Fonte: Acervo da autora.



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Mesmo nos anos 1970 e 1980, muitos dos nossos parentes foram forgados a sair do seu
territorio, sendo levados para fazendas no estado de Minas Gerais, lugar onde sofreram
abusos e foram submetidos ao trabalho escravo. Outras familias Pataxé puderam resistir
permanecendo ou voltando para seu territério de origem, ainda que isso significasse
passar por muitas dificuldades em uma terra destruida. “Pouco a pouco, as familias
foram chegando, alguns tinham medo de voltar por conta da revolta de 1951, muitos
parentes pensavam que se voltasse poderia acontecer tudo novamente, por isso tem

muito Patax6 espalhados por varios lugares” (Santos, 2018, p. 42).

Atualmente as familias vivem em territérios demarcados no extremo sul do estado da
Bahia. Sdo um total de 36 aldeias, distribuidas em seis terras indigenas: Barra Velha,
Coroa Vermelha, Aguas Belas, Aldeia Velha, Imbiriba e Mata Medonha. As familias que
vivem por esses territorios se dedicam a agricultura familiar, alguns trabalham na

educacao, na satde, na pesca, turismo e outros trabalham como artesao.

Aldeia Mua Mimatxi

Mua Mimatxi significa “Moita de Mata”, pois a aldeia é composta por uma moita
de arvores sagradas, consideradas pelo nosso povo como parentes Txoe Txdo.
Nossa aldeia fica situada no Centro-Oeste Mineiro, municipio de Itapecerica,
proximo do vilarejo chamado Lamounier. La, vivemos em um grupo familiar com
aproximadamente 40 pessoas, juntos da natureza e de seus elementos do céu e
da terra, que também sio nossos parentes. Apesar da aldeia ficar bem préxima do
vilarejo e da rodovia, sentimos como se vivéssemos longe disso tudo, pois o0 nosso

convivio tem forte relacao com a natureza.

Composto por indigenas de uma rama de Pataxd, nosso territorio foi formado em margo
de 2006, com a vinda dos mais velhos da aldeia Mae Barra Velha (Porto Seguro, BA) para
Itapecerica. Encontramos e conquistamos Mua Mimatxi com muita luta das liderancas,
com a ajuda de relatérios, de viagens e de reunides com a Fundagao Nacional do Indio
(FUNAI) e com o Servico de Patriménio da Unido (SPU). Desta maneira, os pedidos ao

grande Niamissu e Yamixoop (Protetores da natureza) foram atendidos.

129



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Aldeia Mua Mimatxi

Fonte: Google Mapas.

130



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

A chegada do nosso grupo familiar na aldeia foi debaixo de um grande aguaceiro,
assim como foi nossa histoéria de origem na terra, mas estavamos todos felizes por
estarmos construindo nossa aldeia, desde os velhos e adultos, aos mais jovens e
criangas. Junto também trouxemos as nossas criagdes: cachorros, gatos, galinhas,
maritacas, plantas e sementes que fazem parte da nossa caminhada e cultura. O nosso
pensamento de vida é a esperanca de construir, zelar e ter equilibrio entre a natureza

e os Pataxo.

Logo, as familias comegaram a fazer as barracas de lona no espaco que lhes
chamaram atencao e outras foram para um casarao onde ficaram alojadas por um
tempo. A FUNAI doou certos materiais para a construcao de algumas casas e as
familias ajudaram na compra de material. As liderancas comecaram a lutar pelo
reconhecimento da nossa aldeia, pela educacao diferenciada, pela saide com os
orgaos responsaveis e aos poucos conquistamos nossos direitos e uma aldeia com

nossa caracteristica Pataxo.

Fomos bem recebidos pela populacao tanto do vilarejo quanto de Itapecerica. Para
manter o dialogo e respeito com nossos vizinhos, as liderangas procuraram o prefeito
€ Seus parceiros para apresentar o nosso povo nesse novo territorio, porque dali para
frente iriamos trabalhar juntos e sermos parceiros. O nosso grupo familiar teve que
conviver por uns anos com posseiros que habitavam o territério. Isso nos deixava sem

liberdade, mas um dia, gracas a Niamissu, eles deixaram o espago.

Vivemos com a natureza e para a natureza. Seguimos o calendario dos tempos da
natureza como guia das nossas atividades de vida na terra. As questdes da nossa
comunidade e, consequentemente, as temporalidades ai existentes sdo as nossas
referéncias para o trabalho. Sabemos que 0 nosso ano comega em outubro, no
mesmo més em que nossa etnia foi formada, isto é, no tempo das aguas, porém, esse
calendario pode variar, a depender dos movimentos no tempo da natureza. Esse

calendario envolve todas nossas atividades em quatro grandes tempos:

‘ ( Tempos das Aguas; Tempo de voltar para a escola, colher o que plantou e

agradecer a natureza por tudo que ela nos deu no tempo das aguas; Tempo da

brisa leve, de falar da luta do nosso povo, participar do movimento indigena e

131



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

lutar por nossos direitos; Tempo da seca, do frio, do vento rasteiro derrubando
as folhas que ainda resistiram, tempo de fazer fogueira, de olhar e contar

histoérias do céu (Braz, 2021, p. 63).

com o artesanato eu consigo entrar em conexdo com a natureza, o
artesanato também conecta vocé com a comunidade porque vocé nunca
estd sozinho, sempre vai ter alguém ali ao seu lado. O artesanato tem
uma grande importancia nos nossos rituais, quando usamos o cocar

ou bate o maracd, a energia que ele da para seu corpo e espirito é
muito forte, como eu disse, com o artesanato eu consigo conectar com

a natureza e tudo ao seu redor (Shawanawa dos Santos, 19 anos, Aldeia

Mud Mimatxi).

Nos tempos das aguas, que é de outubro a janeiro, acontecem nossas atividades
plantios, cuidado e criacdo de roga. Ja nossos trabalhos de artesanato comegam
com as colheitas e estoques de sementes, e desembocam em abril, na produgao dos

artefatos.

Os artesanatos que eu mais trabalho sdo artesanatos de penas, que eu
fago, tiaras, cocares, brincos e tem a minha esposa também, que faz
artesanatos de sementes, para preservar a natureza. As penas que nos
trabalha sdo de animais que eles mudam de penas, que é de ano em ano,
a gente cata as penas para a gente ta produzindo os nossos materiais,

com penas e sementes (Henagio Braz, 28 anos, Aldeia Barra Velha).

132



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Desde que chegamos no territdrio, periodo em que a terra estava sofrendo por causa
dos muitos lixos e entulhos, articulamos nosso trabalho de vida ao cuidado com a
terra, protegendo a natureza e seus elementos. Atualmente, estamos em 2022, e nossa
aldeia esta cada vez mais linda, preservada, em equilibrio com os parentes do céu e da

terra.

Aprendi com meu povo, aprendi com a semente: a producao do
artesanato Pataxé

Antigamente, antes da invasao na aldeia Mae, o povo Patax¢ vivia em paz e harmonia
com a natureza. Utilizava o artesanato nas suas festividades, produzia para si, fazia
arco e flecha para cacar, gamela para preparar os seus alimentos e produzia seus
colares com sementes para rituais e protecao (olho gordo e maus-olhados). Depois
da invasdo no nosso territorio e da diaspora do povo Pataxd, muitas familias deixaram
seus costumes de lado. Entretanto, os nossos mais velhos enfrentaram a repressao e

nao se esqueceram ou deixaram de praticar a cultura do seu povo.

133



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Apos o ataque ao povo Pataxo, os invasores destruiram a natureza, a terra ficou
escassa, ja nao existia mata para cagar, rio saudavel para pescar, madeira boa para
usar. Tivemos que buscar um meio de sobrevivéncia para nosso povo. Vivendo em
uma sociedade com maior contato com os nao-indigenas, passamos a vender os
artefatos para os turistas que visitavam a regiao de Caraiva e Corumbau, que sao os
pontos turisticos. Muitos dos turistas visitavam a aldeia para conhecer o territério,

a comunidade e os rituais do povo, mas acabavam comprando artesanatos (colares,
pulseiras, cocar, etc.) em alta quantidade ou realizando trocas com alimentos
(macarrao, arroz, leite em po, etc.). Por outro lado, mantivemos também as trocas com

os parentes das outras regioes, negociando variedades de artesanatos ou comida.

Seja nos tempos dificeis que passamos ou nas nossas festividades, o uso dos nossos
artesanatos nos traz forgas ancestrais. Os aderegos que usamos em nossos rituais tém
valores, inclusive sentimentais, e carregam o conhecimento do povo. E importante
que nos, indigenas, saibamos desses valores. O artesanato nao ¢é enfeite, ¢ um artefato
sagrado. Existem artesanatos que podem ser comercializados e artesanatos que

podem ser somente usados por noés.

O cocar € um dos nossos artefatos sagrados, usados nos rituais € nos momentos
de festividades, como no casamento tradicional. O cocar no casamento é usado
como uma alianca: o casal faz a troca de cocar simbolizando a alianga e o

comprometimento, fortalecendo a uniao e os votos do casal.

Nos rituais, os colares dos homens sdo grandes e com detalhes do grafismo Pataxo,
geralmente feitos com a semente tradicional, o tento. As mulheres se enfeitam com
seus grandes brincos de penas de arara, que s6 sdo usados em rituais. E nos Awé que
nos enfeitamos com nossos aderegos para celebrar com os parentes da natureza e
da terra, fazemos nossos cantos e dangas agradecendo e pedindo forgas aos nossos

ancestrais e espiritos da natureza.

Antes, tinhamos recursos da terra para fazer nossos artesanatos, mas nao tinhamos
a valorizagao do mercado. Hoje, nosso povo busca a valorizacao dos nossos artefatos
e encara a escassez de matéria-prima, conservando sementes que dao de ano em

ano em garrafas pet. Esse tipo de conservacao exige de nos atencao para escolher as

134



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

sementes, uma por uma, para nao conservar sementes estragadas e acabar perdendo

a garrafa inteira.

A queles que ndo tém o conhecimento do processo do artesanato acham que fazer
artesanato ¢ simplesmente ter sementes, linhas e penas, mas a realidade das familias
Pataxd que vivem da confecgao dos artesanatos ¢ outra. As familias trabalham com

a colheita das sementes, com o tingimento, com o tecimento do artesanato, e todos
esses processos levam tempo, dedicagao e sabedoria para finalizar um artefato natural

que nao agride a natureza.

Comecei a fazer artesanato a partir dos meus oito anos de idade, eu
aprendi com meus pais, [...]. Eu faco pulseira, fago colar, brincos tudo

de semente. [...] A gente consegue as coisas para dentro de casa através
do artesanato, tudo que a gente tem a gente compra com a venda do
artesanato, material escolar, roupa... O artesanato hoje em dia é mais
valorizado, porque antigamente ele ndo era tdo divulgado ainda, hoje em

dia ele tem mais divulgagdo (Iuri Pataxd, 29 anos, Aldeia Barra Velha).

E bom lembrar que nem todas essas sementes sio encontradas o ano
todo, por isso é importante fazer o estoque, 0s n0ssos parentes fazem
estoque em garrafa pet, um meio mais barato... nesse estoque, colhe as
sementes maduras ou também elas de vez, tinge elas com anilina e coloca
elas para secar. Ndo seca totalmente, deixando um pouco mole at coloca
na garrafa para poder conservar, ai vocé terd semente para confeccionar

dessa maneira ai (Cosme Braz, 36 anos, Aldeia Barra Velha).

A natureza é nossa mae, por isso, tudo que tiramos dela deixamos para seus filhos,
que sao os animais e plantas. Se vamos colher uma arvore de juerana, tiramos apenas
metade, o restante deixamos para os passarinhos e para a natureza semear na terra.

Assim, produzir o artesanato é trabalhar em unido.

Como dizia o ancido Cacique Tururim: “Uma vara s6, é facil de quebrar, um feixe
¢ mais dificil de quebrar. E a unido que faz a forca” (Santos, 2018, p. 17). Trabalhar

com a familia e a natureza é saber compartilhar. A natureza nos da a semente,

135



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

com a semente produzimos o artesanato e com o artesanato produzimos uniao na

comunidade. E trabalhando em unido que o trabalho rende e gera novos frutos.

O povo Pataxo6 tem o costume de trabalhar em conjunto, dividindo as atividades.

As mulheres fazem seus grupos para iniciar a preparacao da colheita das sementes,
etapa em que elas mesmas arrancam, juntam e descascam as sementes. Os homens
ajudam uns aos outros, se reinem para ir na mata arrancar os feixes de bambu para
fazer arcos, flechas, sarabatanas, gamelas, colheres entre outros objetos que sao suas
especialidades. Também ha momentos em que homens e mulheres trabalham juntos.
Na producao dos arcos, por exemplo, os homens comecam o trabalho e as mulheres
finalizam fazendo pinturas inspiradas na natureza, isto ¢, criam pinturas inspiradas

nos rios, nas montanhas ou na casca de uma arvore.

Mesmo as criancgas estao presentes nas atividades. Seu interesse pela produgao

do artesanato surge desde muito cedo, nao porque elas sdo obrigadas a fazer, mas
porque essa pratica é um costume do povo e acaba sendo passada para elas através
das brincadeiras. Durante as etapas de confeccao, olhando e ouvindo, as criancas
aprendem seus primeiros ensinamentos da arte e dos saberes dos antigos que ja se
encantaram. Curiosa, a crianca Pataxé € participativa, ela consegue fazer um trabalho

se tornar uma atividade divertida, trabalhando em uniao, brincando e rindo.

Bonecos de palha

Fonte: Acervo da autora.

136



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Com a modernizagao, os jovens estabeleceram outra vivéncia com a aldeia. Muitos
deles nao praticam a cultura do nosso povo com o artesanato, tarefa de transmissao
de conhecimento a qual apenas alguns grupos familiares se dedicam. Se antes
produzir o artesanato foi uma necessidade para muitas familias sobreviverem,
organizando sua renda, hoje, existem outros meios de trabalho. Com os trabalhos
fora da aldeia ou mesmo as oportunidades na educacao, na satde, no turismo ou na
pecuaria, a relagdo que temos com a pratica de produzir artesanato deixou de ser a

mesma relacdo que tinhamos antigamente.

Nessa direcao, o povo Pataxé se preocupa em valorizar seu artesanato, sem deixar
que a pratica seja perdida na sua cultura. Entdo, mesmo que muitos ndo pratiquem
a atividade de produzir artesanato, temos a atencao para manter o respeito e o
reconhecimento do valor do artesanato para o nosso povo. Um dos modos que
encontramos de apreciar o artesanato é fazendo encomendas na mao dos parentes,
assim, enaltecendo seus trabalhos, como cita Edleuza em seu percurso: “a compra
desses artesanatos de quem produz é uma forma de incentivo e também de nao
perder a relacao com a cultura Patax6 através desses artesanatos. Mesmo quem nao

produz, valoriza o trabalho de quem faz, cada vez o leva adiante” (Santos, 2018, p. 37).

Meu foco de artesanato é o artesanato de semente, os colares, pulseiras,
brincos e esses colares com varios formatos, pensados em formatos

diferentes para atender varios publicos. A gente pensa, esse aqui é para
uma crianca, para um adolescente, um de idade, entdo tudo isso a gente

pensa.

[...] o valor, isso depende muito do formato que é o colar, [...] da arte

a ser confeccionada [...] do tempo que a pessoa gasta e a quantia de
semente, de linha e colocar em conta as horas trabalhadas (Cosme Braz,
36 anos, Aldeia Barra Velha).

O melhor jeito de aprender é praticando: nossa matematica
cultural

Como os artefatos agem na vida dos Patax6? Que conhecimentos sao movimentados

nesse processo? A producio dos artesanatos Pataxd possui sua propria matematica.

137



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Uma etnomatematica que circula um conhecimento ancestral compartilhado e nos
permite por em pratica nossa producao de farinha, a divisdo de uma caga, o cuidado

com a roga, entre outras atividades cotidianas.

A matematica é importante para dar seguimento em nossos artesanatos e acredito
que o melhor jeito para aprender ¢ praticando em atividades do nosso cotidiano. O
jeito dos ndo indigenas perceberem as ciéncias as vezes faz parecer que aquela é a
maneira mais certa de fazer, s6 que a matematica nao se resume aos nimeros, nem
as ideias ou palavras. Envolve trabalho, historia e conhecimento etnomatematico
do povo, afinal, se hoje temos os conhecimentos de matematica dos livros didaticos
é somente porque uma comunidade registrou as suas praticas e as maneiras de

expressar seus sentimentos com o mundo.

Todo saber depende do tipo de olhar que as pessoas usam para falar sobre as
situagoes. Em qualquer movimento podemos encontrar o que nosso modo de vida
esta acostumado a ver, entdo, acredito que quando trago uma etnomatematica
para meu trabalho, estou me referindo a uma matematica que s6 existe junto da
minha comunidade, do nosso modo de se relacionar com o espaco, d o tempo e dos

conhecimentos tradicionais passados de geragao a geragao.

Tem as datas certas também que a gente espera ela dar, a gente faz
a colheita e armazena as sementes para a gente produzir no inverno
todo para que no verdo a gente vende no periodo do turismo, e cada
artesanato que a gente faz a gente tem a nossa matemadtica. [...] Para
voce ta fazendo um brinco mais caprichado, mais chamativo, aqueles

mais simples e tudo isso eu uso a minha matematica.

Olha na contagem de sementes que eu faco, que nem eu falei, todo
mundo que tem o trabalho mexe com a matemdtica mesmo que ele ndo
sabe ler ou escrever, ele sempre sabe usar a matemadtica, [...] Na minha
forma de ta fazendo meus artesanatos eu uso muito a matemdtica na
contagem de penas, seleciono as penas maiores, menores, as sementes
as que batem e que ndo batem, entdo, cada pessoa tem sua forma de

trabalhar. Inclusive a gente usa, ndo é aquela matemdtica que nem a

138



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

escola que vocé faz ali, estudado no seu dia a dia ali ndo, mas é uma
matematica tradicional que eu aprendi através dos meus pais, do meu
povo, dos mais velhos que passou de geragdo em geragdo para nossa
comunidade ndo deixar de trabalhar com a arte Pataxé (Henagio Braz,
28 anos, Aldeia Barra Velha).

Entdo, a etnomatematica, no meu percurso, ¢ a matematica que aprende com as
finalidades especificas dos brancos, mas entende que essa nao € a Gnica maneira de
organizar nossas vivéncias, e que nenhum saber apresenta um comportamento fixo

no decorrer dos anos.

‘ ‘ As culturas tém sua filosofia propria, sua historia propria. Assim, também os
comportamentos cotidianos e os conceitos de suporte, como a geometria e a
aritmética. Particularmente importante é a geometria. Na cultura ocidental, a
geometria esta muito associada com duas vertentes: a demarcagao de terras
(original do sistema de producao e economia do Egito), e a perfeicao de formas
(original da mitologia grega). No curso de encontro das culturas da bacia do
Mediterraneo, essas duas vertentes foram se relacionando, na verdade se
entrelacando e se confundindo. Por exemplo, nas culturas amazonicas nao se
faz demarcacao de terras e a mitologia é de outra natureza. Portanto, nao ha
como se procurar conceitos da geometria ocidental nas culturas amazonicas.
O maximo que se pode conseguir ¢ alguma semelhanga nas formas, mas nao
nos conceitos. Qualquer tentativa de tradugao de idéias causa distorcoes

(D’Ambrosio, 2008, p. 13).

Na tessitura dos artesanatos Pataxo, estao representadas nossas proprias geometrias
pintadas e criadas com inspira¢ao no que vemos da natureza. Trabalhar com as
sementes, por exemplo, é aproveitar a histéria e o pensamento que elas nos déo. E
compor uma geometria identificando quais sementes combinam uma com a outra,
redonda com comprida, pequena com grande... Através dos estudos e comparagdes,
descobrimos formas geométricas ao nosso redor, na formagao de uma casa, no
formato de uma roga, no tecimento das sementes. Hoje em dia dizemos que uma oca é

redonda, uma casa é retangular e uma semente é achatada, mas os antigos nao tinham

139



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

acesso aos nomes da matematica ocidental, entdo falavamos de formatos de tal caga,

tal arvore ou tal momento.

A nossa matematica tem um outro entendimento de exatidao: nao temos necessidade
de pesar quantos quilos tem um saco de sementes, através do olhar e das praticas ja
vividas, sabemos quantos litros de sementes da um saco. Temos um olhar apurado
para perceber, por exemplo, que um saco com sementes estragadas tera menos

de cinco litros de sementes. Nao abrimos mao do nosso jeito de medir. Nossa

etnomatematica é a matematica do olhar!

Nosso olhar quer uma matematica que nao atropela os indigenas, pelo contrario,
quer uma que esta vinculada as nossas pedagogias diferenciadas, que reconhece
nossas vivéncias anteriores a escolarizagao ocidentalizada, aprendendo através
do olhar a responder a nossas necessidades ambientais, sociais e culturais. E uma
etnomatematica comprometida com a paz, especialmente com o desenvolvimento
que respeita nossos parentes-animais, parentes-plantas e parentes-minerais, tao

entrelacados ao nosso jeito de viver e entender a vida.

Na hora de construir a matematica, cada minuto, cada roga, cada rio, os cantos, as
conversas com os mais velhos, sao elementos que nao podem ficar de fora. Em Mua
Mimatxi, o ensino e o aprendizado estao por toda parte, “exceto, talvez, nos limites
das ‘quatro paredes’ (d. Lica), onde muitas vezes o Estado e a educagao escolar

pretende, sem sucesso, confina-los” (Figueiredo; Braz; Romero, 2021, p. 75).

Nos, Pataxd, conhecemos a matematica presente nos livros didaticos, mas também
gostamos de preservar a matematica que nossos antepassados ja conheciam e
praticavam a muitos anos atras. Praticamos esses saberes tradicionais na aldeia,
seja trabalhando em grupo, fazendo uma roca, um kijeme (casa), ou na confecgao
dos artesanatos. Em harmonia com nosso modo de aprender olhando e praticando,
produzimos um saber sem precisar saber ler ou escrever; os conhecimentos
tradicionais do nosso povo exigem apenas a escuta, a paciéncia e a observagao. E

olhando e praticando que se aprende.

140



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Estudamos nossa confeccao dos artesanatos do pequeno para o grande, quer dizer,
no preparo de uma pulseira de semente, comegamos fazendo uma linha e com o
tempo vamos pulando para mais e mais uma linha. Desta maneira, aprendemos a tecer
sem um jeito certo ou errado. Cada um tem seu tempo e seu jeito de criar e fazer.
Exercitamos o saber tradicional matematico, mas também usamos nossa mente para
a criacao de artefatos combinados com a vida na aldeia. Erramos, acertamos e € assim
que aprendemos a aperfeicoar o nosso artesanato, valorizando a cada pega, cada tipo

de semente.

Baseada nas minhas pesquisas de campo e vivéncia na comunidade do povo Pataxo,
decidi contar do trabalho de colheita das sementes como processo que faz parte da
producao de artesanato e que, através do olhar e da pratica, constréi uma matematica
parceira dos valores e da tradicao do povo Patax6. Para isso, me inspirei no trabalho
de percurso da minha prima Txaha Braz (2018) que fala sobre o saber matematico,

de um modo geral, na aldeia Mua Mimatxi. Aqui, quero trazer mais especificamente
como a pratica do artesanato esta ligada ao nosso modo de sentir e estar com nossos
parentes do céu e da terra expressos nas nossas nogoes de agrupar, emprestas, trocar,

juntar, dar e distribuir.

No momento ali [de fazer artesanato], a gente td mexendo em contas,
né, cores e formas..., tudo isso envolve um conhecimento de matemadtica,
entendeu. A pessoa as vezes pode até pensar que ndo tda sendo aplicado
um conhecimento matemadtico ali. Se for fazer uma observacdo a pessoa
ta aprendendo de outro jeito diferente, entendeu... acredito que é uma
forma de estimular mais a pessoa (Cosme Braz, 36 anos, Aldeia Barra
Velha).

Para dar inicio a producao dos artesanatos de sementes, primeiro fazemos a colheita
que é um evento cultural nas aldeias, realizado de ano em ano, com as sementes

do periodo de Janeiro a Abril. Em etapas, pegamos as sementes no pé, juntamos e
descascamos elas, dividimos as sementes em grupos, tingimos e dividimos a producao
entre os envolvidos na atividade. Depois do artesanato finalizado, dividimos o que
ganhamos de sementes com os parentes; emprestamos sementes para quem precisa; e

fazemos trocas de sementes por artesanatos.

141



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Todo esse processo da colheita envolve os costumes e saberes tradicionais
matematicos do povo Pataxo, trazendo significados particulares para cada uma das

medidas a seguir.

Artesanatos Pataxo

Fonte: Acervo da autora.

Agrupar (Juntar)

Agrupar ¢ quando fazemos o agrupamento das sementes, que quer dizer olhar para
as sementes de vez (nem madura nem verde) e maduras (quase secas) e juntar as de
vez com os grupos das de vez e maduras junto d as maduras. Depois, escolhemos as
sementes boas das estragadas e em seguida armazenamos as boas em uma garrafa
pet. Também fazemos os agrupamentos das sementes, pelo seu formato, cores ou

tamanho, facilitando e organizando as sementes para a confeccao dos artesanatos.

142



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Distribuir (Divisao)

Distribuir ¢ dividir as etapas e a mao-de-obra para o trabalho. As mulheres observam
o tamanho da tarefa e a partir disso, se organizam para colher, fazer o descascamento
e o tingimento das sementes. Por tltimo, distribuem a producao entre o grupo,
usando as “mucheias” (mao cheia). As mucheias sio medidas usadas pelos antigos para
dividir os alimentos e que carregamos para atualidade na distribuicao das sementes

entre os parentes.

Dar (Compartilhar)

Dar ¢ uma forma de compartilhar o que temos com quem nao tem. Somos uma familia
em comunidade, por isso, ¢ importante que nunca fechemos os olhos para o outro.
Exercitamos nosso cuidado pelo costume de compartilhar com um parente ou com a
familia algo que ganhamos. Quando terminamos a colheita das sementes, separamos
algumas para dar. Mesmo que seja pouco, compartilhamos o que temos com o

proximo.

Emprestar

Emprestar é uma pratica que nds fazemos nas atividades com a producao dos
artesanatos. Por exemplo, quando precisamos de uma matéria-prima que nao temos,
recorremos a um parente que tem e pegamos emprestado. Quando menos esperar ele
tera o retorno do que pegou emprestado, sempre dando uma quantidade maior, como

uma forma de recompensa e gratidao.

Trocar

Antigamente a troca era mais praticada pelo povo, mas ainda hoje persistem algumas
atividades de troca na nossa aldeia. Na producao dos artesanatos fazemos trocas

de sementes, madeira, linha, imbira e outros materiais, baseadas em acordos com

os parentes. Trocamos sementes por alimentos, trabalho de mao-de-obra por

artesanato. Vemos que, se alguém precisa de ajuda, nos dispomos a ajudar: se um

143



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

familiar esta preparando uma gamela, posso me oferecer para buscar madeira para o
preparo e fechar um acordo de que, quando o artesanato estiver pronto, posso ganhar

minha parte no artefato.

Outra arte que tem influéncia nas nossas vidas € o arco. O arco é um trabalho

que, para ser feito, tem que ter forca, porque o bambu maduro é pesado entao,
geralmente, para evitar duas viagens, os homens vao juntos carregar todo o

bambu que colheram. Quando fazemos os arcos para vender, garantimos uma boa
curvatura através da bracada (esticar os dois bracos), da passada (passo grande) e da
palma da mao. Sempre preferimos usar os bambus maduros encontrados na mata,
porém, nao ¢ sem a permissao dos yamixoop (espiritos da natureza) que puxamos e

tiramos o que precisamos.

Na sarabatana, antigamente usada como arma de caca e de protecao contra os
inimigos, usamos bambus menos largos. A palma da mao e nosso olhar nos permite
realizar comparagoes entre pegas para fazer diferentes tamanhos de sarabatanas.

Atualmente sao as criangas que mais fazem uso deste objeto nas suas brincadeiras.

[...] muitos acreditam que aquelas sementes tem um certo tipo de poder
protecdo [...] acreditasse que eu ja ouvi relatos dos mais velhos que,
quando se faz um colar, de pariri e se vende para uma pessoa, se a
pessoa usar ele e comegar a rachar, isso quer dizer que ele protegeu a
pessoa das coisas ruins, principalmente dos maus olhados (Cosme Braz,
36 anos, Aldeia Barra Velha).

[Uso matematica] Quando eu fagco um arco, uso bastante a palma

da mdo para medir o meio para o lado, eu uso uma lasca de madeira
para medir o tamanho do lado, para fazer um desenho. Para fazer um
artesanato de semente tem que contar as sementes e saber com quantas
fileiras vocé vai usar para fazer o desenho que deseja, quando faco uma
pulseira mais grossa, utilizo mais fileiras de sementes. A arte de produzir
artesanatos Pataxd me ensinou muitos conhecimentos, aprendi a
manusear ferramentas, a observar a geometria de uma pintura, também
a sabedoria da natureza, sabendo observar quando é tempo certo para

colher sementes, de cortar uma madeira, a hora certa de andar pela

144



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

mata e sempre tendo respeito com a natureza (Shawanawa, 19 anos,

Aldeia Mud Mimatxi).

Fechamento

Realizar este trabalho de percurso nao beneficia somente a minha pesquisa, mas faz
prosperar a escola indigena com valores interculturais. Ouvi muito sobre a Aldeia Mae
Barra Velha, estive por muitos lugares, como as aldeias Retirinho, Krenak, Aguas Belas
e Mua Mimatxi, e aprendi sobre uma luta comum, mesmo com as diferencas de cada

uma delas.

A educacao me permitiu mudar como pessoa e, 20 mesmo tempo, nao soltar as maos
dos meus familiares. Experimentei outros cantos, outras frutas, outros estilos de vida
e hoje retorno para meu povo cheia de coisas novas para contar, certa de que deixei
sementes pelos caminhos que trilhei assim como levo para casa outras espécies de

brotos.

Na pesquisa de campo, espero ter contribuido com meu respeito aos mais velhos,
compartilhando a arte, a cultura e as tradi¢ées do meu povo para a juventude, dando
continuidade aos nossos conhecimentos tradicionais. Da mesma maneira, quero

que os alunos possam ter acesso a uma outra matematica, diferente da matematica
tradicional, que nos ajuda a trazer modos de usar a mao cheia, juntar, agrupar e

distribuir, sem que isso esteja desassociado das nossas vidas e da natureza.

Concluo que falar sobre as praticas matematicas do povo Pataxd com a produgio
dos artesanatos foi e é de suma importéncia para o fortalecimento cultural do
povo Pataxo. Este trabalho teve como objetivo, desde o inicio, semear sementes
do conhecimento tradicional ancestral, repassando conhecimento para as

futuras geracdes. Para falar sobre as praticas de producao dos artesanatos e os
conhecimentos que carrega, € preciso primeiro falar sobre mim, minha jornada na
vida, minha familia e meu povo Pataxo, porque o artesanato esta ligado a tudo. As
praticas de producao dos artesanatos envolvem o modo de vida do povo, seja em

familia, na comunidade, trabalhando na terra e na natureza.

145



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Os saberes que adquirimos sao passados pelos nossos ancioes, que hoje se
encantaram, a maioria. Esses saberes envolvem formas de matematicas tradicionais,
que sao muitos utilizadas na producao dos artefatos Pataxo. Essas “praticas
matematicas” utilizamos até nos dias de hoje, na confeccao dos artesanatos, usamos

formas de medidas tradicionais, formas de contagens e divisoes.

Para construir esta pesquisa, foi necessario partir para o local de origem do povo
Pataxd, a Aldeia Mae Barra Velha, onde surgiram os primeiros artesanatos, feitos
com sementes tradicionais dos nossos artefatos sagrados. Essa viagem me propos
a pesquisar, conhecer, observar e ouvir — ouvir historias vividas pelos parentes que
vivem da comercializacao dos artesanatos e tem paixao pela tradicao de produzir o

artesanato Pataxo.

Atividade de producao de artesanato com sementes

Fonte: Acervo da autora.

146



Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

Muito ndo se pode aprofundar nos conhecimentos sagrados que o artesanato carrega.
Ha muito conhecimento que carrega os Yamixoop (espiritos da natureza), que devemos
resguardar. Para finalizar, o artesanato esta fortemente presente na vida do povo
Patax0, seja por aqueles que produzem, que utilizam e admiram. Através deste trabalho,
registro a memoria da histéria do artesanato na minha vida e na do povo Patax6. Eu
tenho muito orgulho de ser artesa e por onde eu for vou ressaltar e valorizar essa
arte tao abundante em conhecimento e histéria. Historias que vao ser contadas pelas

geracdes futuras, dando continuidade a memoria do Artesanato Pataxo.

Referéncias

BRAZ, Txaha Alves. O saber matemdtico nas vivéncias cotidianas da aldeia Mud
Mimatxi. Trabalho de Conclusao de Curso (Licenciatura) - Faculdade de Educacao,
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Disponivel em: https://
www.fae.ufmg.br /biblioteca/wp-content /uploads /sites /7,/2022 /04 /TCC_Thaxa-
versao_final.pdf. Acesso em: 20 set. 2023.

BRAZ, Siwé Alvez. As matrizes formadoras do curriculo da Escola Estadual Indigena
Pataxé Mud Mimatxi. Dissertacao (Mestrado em Educacao) - Faculdade de Educacgao,
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2021.

D’AMBROSIO, Ubiratan. Programa Etnomatematica: uma sintese. Acta Scientiae, v.10,
n.1, p. 7-16, 2008. Disponivel em: http:/ /www.periodicos.ulbra.br /index.php /acta/
article /viewFile /74 /66. Acesso em: 20 set. 2023.

FIGUEIREDO, Paulo Maia; BRAZ, Siwé Alvez; ROMERO, Roberto. “Ciéncia da Terra”
aprendendo com os tehey em Mua Mimatxi. Revista Educagdo Online, n. 38, p. 67-88,
2021. Disponivel em: https://repositorio.ufmg.br /handle /1843 /54860. Acesso em: 20
set. 2023.

POVO da Aldeia Mua Mimatxi. A pedagogia da lente do nosso olhar e da médo da
natureza. Coordencao de Lucia Helena Alvarez Leite. Belo Horizonte: FALE /UFMG;
Nucleo Transdisciplinar de Pesquisas Literarias, 2013.

147


https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Thaxa-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Thaxa-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Thaxa-versao_final.pdf
http://www.periodicos.ulbra.br/index.php/acta/article/viewFile/74/66
http://www.periodicos.ulbra.br/index.php/acta/article/viewFile/74/66
https://repositorio.ufmg.br/handle/1843/54860

Colheita indigena Estéfani Cecilio dos Santos

SANTOS, Erilsa Braz dos. A historia da demarcagao da terra indigena Barra

Velha. Trabalho de Conclusao de Curso (Licenciatura) - Faculdade de Educagao,
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Disponivel em: https://
www.fae.ufmg.br /biblioteca /wp-content /uploads /sites /7,/2022 /04 /TCC_Erilsa-
versao_final.pdf. Acesso em: 20 set. 2023.

WALSH, Catherine. Interculturalidad y (de)colonialidad: Perspectivas criticas y
politicas. Visdo Global, v. 15, n. 1-2, p. 61-74, 2012. Disponivel em: https:/ /periodicos.
unoesc.edu.br /visaoglobal /article /view /3412. Acesso em: 20 set. 2023.

148

sumario


https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Erilsa-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Erilsa-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Erilsa-versao_final.pdf
https://periodicos.unoesc.edu.br/visaoglobal/article/view/3412
https://periodicos.unoesc.edu.br/visaoglobal/article/view/3412

icacoes de jovens

d
genas através do rap

Ichaury Alvez Braz




Como citar este capitulo

BRAZ, Ichaury Alvez. Reivindicacdes de jovens indigenas através do rap. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI,
Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita indigena: préticas investigativas como experiéncia de
autoformacao e afetagéo coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 149-171.

Os rappers, as suas musicas e o que elas reivindicam a partir do
meu olhar

Somente aquele que faz sua arte sabe o sentimento e vivéncia que quer passar. Desse
modo irei escrever o que sinto e o que interpreto nao que seja a verdade absoluta,

mas sim o que entendo.

O rap e seus subgéneros sao novos em alguns territérios indigenas, dado o
preconceito e marginalizacao do género musical. O estilo musical ndo era comum
entre comunidades indigenas até surgir o primeiro grupo de rap indigena do Brasil, o
grupo Bré Mc’s, da etnia guarani e kaiowa. Nas aldeias em que morei, quase ninguém
ouvia o género e havia um pensamento passado por nao indigenas de que o rap era
“coisa de vagabundo”, constantemente associado com o crime. Somente agora o rap
esta comegando a ser visto como uma forma de resisténcia e luta, principalmente
quando entendemos que, assim como os cantos tradicionais indigenas, sao ritmo e
poesia, em que podemos denunciar o que nosso povo sofreu e sofre desde o tempo da
invasdo. Ainda, podemos falar da nossa cultura, dos conhecimentos, dos direitos que

conquistamos e dos que ainda faltam conquistar.

150



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

A seguir estao alguns rappers indigenas que escolhi apresentar, pois suas musicas
mostram reivindicagdes por saude, territorio e educacao. A escolha desses rappers
veio por suas letras, por suas historias e por serem referéncia no que diz respeito a
resisténcia e a representatividade indigena no rap. Escolhi uma musica de cada para

mostrar como fazem essas reivindicagdes e como cada um trata de cada tema no rap.

Isaque Pataxo

Akua Mc, nome indigena e artistico de Isaac Patax0, € um cantor e compositor
oriundo da aldeia Coroa Vermelha na Bahia. Akua teve os primeiros contatos com a
musica em um projeto social, Projeto Arco Iris, onde fez aulas de musica utilizando o
violao. Teve um bom aprendizado e ganhou seu primeiro violdo novo em um concurso
de calouros no Instituto Federal da Bahia (IFBA), em Porto Seguro, e, de la pra ca, nao
parou mais. Fez parte do grupo de louvor da igreja, arriscou algumas letras, participou

de alguns concursos de musica estudantil, e venceu alguns deles.

Aideia de trabalhar a Cultura Patax6 veio da necessidade de trazer a cultura e a
lingua para os tempos atuais. Akua Mc lancou algumas letras e teve sucesso, tanto

que hoje suas musicas estao em diversas plataformas como o Spotify e o YouTube.
Akua Mc segue na luta cantando e levando sua mensagem. E, para retribuir tudo o que
Niamissun (Deus) o proporcionou, iniciou o projeto Mais Amor que ja esta atendendo
criangas Pataxd, no qual ensina cidadania, culturalidade e da aulas de violdo. “Eu tive
uma visao de trazer minhas influéncias culturais, meus gostos musicais e unir com a
minha cultura e linguagem criando uma nova forma de expressao Pataxd, trazendo
nossa cultura para um género atual sem perder os aspectos originais de nossa

cultura”, conta em entrevista ao Portal do Povo Pataxo.

151



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Tokéré ver os kitok Txay. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https:/ /www.youtube.com /watch?v=3F4isf532Q4.

Na minha visao, essa musica passa uma ideia de um territério proprio e demarcado
onde 0s povos comegam a recuperar a terra, as matas e a se reconectar com elas.
Sempre que chegamos em um lugar novo a primeira coisa que fazemos é ver como

ele esta: se a terra esta boa para plantar, se os rios ou lagos estao bem para a pesca e
para banho, se as nascentes estao fortes e limpas e, s6 depois, vamos plantar nossas
plantas medicinais, fazer nossas rocas, deixar os filhos nadarem e pescarem. Tudo isso

é uma forma de se obter satde.

Indigena ilimitado. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https:/ /www.youtube.com /watch?v=-OGHsLskerE.

152



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Nuhate. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https://www.youtube.com /watch?v=rhZ9BgwOo90.

Essa musica serve de desabafo para muitos jovens indigenas que hoje em dia nao tém
um rio para nadar ou pescar, ou até mesmo para alguns que nao conhecem rituais e
tradi¢des de seus povos que envolvam tempos de plantio/colheita, caca e pesca. Eu
vivi isso quando morei na aldeia Mua Mimatxi, em que ha o ritual das aguas, um ritual
que celebra a chegada do tempo das dguas para os pataxos. Ao final desse ritual, todos
celebramos com o banho de lama e, depois, a caida na agua que era feita nos rios

e lagoas antigamente. Entretanto, em Mua Mimatxi os corregos do territorio eram
poluidos e tinhamos que encher caixas de agua para fazer esse banho.

A musica “Nuhate”, de autoria de Akuad Mc, faz referéncia a for¢a do povo indigena

e a um assunto que esta diretamente ligado com a questao territorio que é a defesa
da natureza e do povo indigena, como no verso que diz “Ndo ao marco temporal / PL
490/ Grana é bom e vocés gostam/ Mae natureza lamenta” (2021).

Assim, também nos chama a atenc¢ao para a educacao, uma vez que muitos indigenas
nao tém entendimento de leis e projetos destinados aos povos indigenas. Por isso,
liderancas lutam cada vez mais por um ensino especifico indigena, para que nossos
jovens aprendam nossa cultura na escola, e por mais indigenas em universidades, para

que possam se tornar futuros médicos, professores, advogados, dentre outros.

Muitas vezes, indigenas sofrem preconceito quando vao em hospitais, escolas e

universidades. A reivindicacao da educagao € justamente para que se acostumem e

153



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

aceitem ver nosso povo ocupando cargos elevados, pois hoje vemos que a educacao

¢ uma estratégia de resisténcia dos povos indigenas. Vemos isso também no verso da
musica “Indigena ilimitado” de autoria de Akua, que diz “Sao muros e muros, seguimos
quebrando/ Sdo varios dos meus que estio se formando/ Retomando faculdade

ocupando os espacos/ Colecionam preconceitos normalmente em um frasco” (2023).

Destaco também liderancas indigenas na educagao, como a Mestra Japira Pataxo,
diplomada por notoério saber pela UFMG, Dona Liga Pataxoop, educadora e lideranca
da aldeia Mua Mimatxi, além de outras jovens liderangas como Txai Surui, lider
indigena e ativista. Vemos que a educacao ¢ reivindicacao no rap quando na mesma
musica vemos o relato “Lutamos pela igualdade racial, mas também pela equidade
racial. Temos diversidades. Respeite nossa cultura nossas crengas e nossos sagrados”
(2023). Dessa forma, entendo que o rap leva essa mensagem e que chama atengao
para assuntos como esse que, na minha visao, devem ser ensinados, principalmente
em escolas nao indigenas. Ensinar sobre o racismo, sobre os direitos de todas as ragas
e sobre o respeito a especificidade de cada povo para que todos tenham seus direitos

respeitados.
Kaé Guajajara

Kaé ¢ cantora, compositora, atriz e ativista indigena. Nascida em Mirinzal no
Maranhao, cresceu no complexo de favelas da Maré no Rio de Janeiro, tendo deixado
0 Maranhao aos 7 anos de idade por morar em um territério ndo demarcado onde o
conflito com madeireiros era constante. Kaé fundou o grupo de rap “Cronicos”, que
denunciava, nas letras, as violéncias vividas na comunidade. Ao seguir carreira solo,
pensou em fugir das questdes indigenas em seu trabalho, mas logo percebeu que sua
arte poderia ajudar nas lutas pelas causas indigenas. Kaé é fundadora do Coletivo
Azuruhu e autora do livro Descomplicando com Kaé Guajajara — O que vocé precisa

saber sobre 0s povos origindrios e como ajudar na luta antirracista.

Vejo, “Em territério ancestral”, uma reflexao sobre a falta da terra e de contato com
nosso territorio. O “sentir falta de mim” traz a questao emocional e psicologica de
quem esta longe da familia, do territério e de sua tradicao. Estudantes, por exemplo,
quando vao para faculdades longe de sua aldeia e familia e desistem por sentirem

tanta falta que desenvolvem depressao, ansiedade e tristeza.

154



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Além disso, em varios livros e topicos sobre indigenas, vemos como s6 falam de
quantos foram mortos e como sua lingua ou povos foram extintos, assim como a ideia

do “indio de verdade” que tanto é idealizada pelos nao indigenas.

Na musica “Minha Voz” (2021), de autoria de Kaé Guajajara, no verso “Ainda vejo

seus olhos atras de mim/ Seus tiros ainda me seguem” (2021), hd mengao a como a
perseguicdo aos indigenas afeta as novas geracdes até os dias de hoje, principalmente
aqueles que buscam melhorias para seu povo; e, também, nos casos em que um povo
sofre com a tentativa de roubo de seu territério por parte de grileiros, milicianos,

garimpeiros, dentre outros.

Outros versos importantissimos sao: “Vem manter o espirito intacto sem arara
cantando” (2021), que mostra como € dificil ficar com o espirito tranquilo longe

do seu territorio, ja que araras passam todas as manha e as tardes em alguns
territorios, e “Vem manter o espirito intacto sem Agua jorrando” (2021), que critica

a falta de saneamento basico em muitas aldeias e muitas vezes também na cidade,
especialmente para indigenas que moram nas favelas, retratando a triste realidade de

indigenas que ndo tém direito a satide e sofrem com a falta de saneamento basico.!

Ha de se mencionar, ainda, o desrespeito dos “brancos”. Um exemplo claro deste fato
¢ o rompimento da barragem de mineragdo da Samarco/Vale/ BHP, em Mariana-MG.
Os impactos desta tragédia trouxeram prejuizos ambientais, sociais e econdomicos.
Um dos povos mais atingidos foram os Krenak - cujas terras encontram-se as
margens do rio, o qual denominam Uatu (Rio Sagrado /Rio Grande /Rio Doce). As
familias ficaram sem agua potavel, impossibilitando as atividades sociais, de educacao,
saude, cultura, religido, economia e lazer, como afirmam Fiorrot e Zaneti (2017). Até
mesmo rappers nao indigenas denunciaram esse crime e cobram até hoje por uma

satude de qualidade para os atingidos.

1 Este fato pode ser constatado na matéria “Mais de um milhao de indigenas vivem em condi¢oes de
precariedade de saneamento” relativa ao censo de 2022. Disponivel em: https: / /agenciadenoticias.
ibge.gov.br /agencia-noticias /2012-agencia-de-noticias /noticias /41482-mais-de-um-milhao-de-
indigenas-vivem-em-condicoes-de-precariedade-de-saneamento

155



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Destaco aqui o verso que diz “Vem manter o espirito intacto sem comida chegando”
(2021), uma referéncia a miséria que muitos povos ainda sofrem com a fome e a falta de
satide. A malaria, desnutrigio e a escassez de alimentos sdo realidades que infelizmente
ainda estao muito presentes. U m retrato deste fato é os Yanomami, que passam por
uma crise sanitaria que ja resultou na morte de 570 criancas por desnutricao e causas
evitaveis nos ultimos anos, segundo Justino (2023). Outro verso ¢ “Seu maior medo é
estar na minha pele” (2021), referente ao fato de o povo indigena carregar uma histéria

de luta e massacres, que os “brancos” nem pensam em passar pelo mesmo.

No trecho “Um plano em percurso no tempo,/ Foi varios de nds que virou pardo
naquela fila” (2021) acredito que o termo “pardo” na musica se refere a “perder a
origem”. Nossos velhos eram chamados de “cabocos” e “baianos”, um jeito de dizer que
nao éramos mais indigenas, que os “verdadeiros” indigenas eram aqueles que viviam

em 1500. Ainda hoje existe essa mesma ideia, mas com indigenas sem territorio.

Assim, destaco o porqué da ideia de o direito ao territorio ser uma das principais, se
nao a principal reivindicagao. Outra musica € a “Ka’e Hu” (2023) também de autoria
da Kaé Guajajara, trazendo reflexdes significativas para varios tipos de publico. No
primeiro verso, “Eu era uma guerreira/ Conectada com o todo/ Recebendo através
dos meus sonhos/ Missdes dos meus ancestrais” (2023), vemos logo um ressalto da

importancia dos nossos antepassados e nossas tradi¢oes.

Olhando para o futuro, vejo como uma forma de dar continuidade a toda luta
enfrentada antigamente, a retomada da missdo dos nossos ancestrais de viverem

em paz em sua terra. As masicas da Kaé sdao sempre cheias de ensinamentos que
constroem ideias e derrubam preconceitos. Suas letras também educam e sao
referéncia de rap indigena para as juventudes, como o verso que diz: “A falta da ref me
fez criar um estilo novo/ A falta do rosto me fez achar que eu tava morto/ A falta dos

direitos me fez entender quem eu sou de novo” (2023).

Esse jeito de reivindicar das juventudes indigenas mostra o uso da tecnologia para
ensinar e falar de velhas questdes que pautamos na luta indigena e que, quando nos
vemos sem territdrio, satde ou educagao, entendemos que viviamos livres nessa

terra antes da invasao. Nao somos estrangeiros ou ladrdes e cada um desses direitos

156



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

pertence e sempre pertenceu a nos. Nao deveriamos reivindicar aquilo que por

obrigagao nosso povo deveria ter.

Territorio ancestral. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https://www.youtube.com /watch?v=ryzjqudngfM.

KA’E HU. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https://www.youtube.com/watch?v=HDds6Katv3M.

Minha voz. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https:/ /www.youtube.com /watch?v=gIS8Ca7sXZg.

157



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Bré Mc's

Brd Mc’s é considerado o primeiro grupo de rap indigena do Brasil, formado em
2009 por integrantes indigenas Guarani e Kaiowa residentes nas Aldeias Boror6 e
Jaguapiru, localizadas na Reserva Indigena de Dourados no Mato grosso do Sul. Sao
eles: Bruno Veron (Bruno VN), Charles Peixoto (CH), Clemerson Batista (Tio Creb) e

Kelvin Mbareté. Indigenas.

O Br6é Mc’s une elementos do rap e da musica indigena da etnia de seus integrantes e
mistura o portugués e o guarani para expressar a cultura originaria em suas cangoes.

As letras de suas musicas citam a afirmacao da identidade indigena e relatam as dificeis
condicoes de vida que os povos indigenas vivem no Brasil, com abordagens sobre a luta
pela demarcacao de terras, o combate ao preconceito e denuncias sobre a violéncia e os
altos indices de suicidio nas aldeias. A histéria do grupo Brd Mc's inspirou o roteiro do

filme A pele morta, que esta em fase de finalizacdo (Broé Mc's, 2023).

A musica “Eju Orendive” (2022) é um chamado de unido para a luta pelo territorio,
tanto para os povos indigenas quanto para uma aldeia. A falta de territério e de
recursos faz os povos indigenas entrarem em conflito e abrem espaco para coisas
ruins entrarem na aldeia, como a soberania, a desuniao, um parente querer mais que
o outro ou até mesmo problemas como drogas e o crime. Fala, ainda, do preconceito
sofrido pelos indigenas quando andam pela cidade. No verso “por que nos matamos
e morremos?” traz uma profunda reflexdao de tantos anos de luta e me faz pensar se

progredimos, realmente, nessa luta.

=0

A musica “Tupa” (2009), de autoria do grupo Brd Mc’s, faz uma grande reflexao

sobre como nosso povo ¢ visto desde antigamente, trazendo grandes pautas e varios
exemplos de como a sociedade enxerga o “indio”. Logo no primeiro verso, eles dizem
“S6 o tempo vai dizer o quanto nos sofremos/ Pra vocé ver, uns morrendo, outros
vivendo no proceder” (2009). Essa ¢ uma dura realidade que persegue os povos
originarios do Brasil desde a época colonial. Desde entdo nosso povo sofre e, de 1a pra

ca, ndo tivemos muitas mudangas, pois o indigena continua buscando seu lugar.

Em seguida, os versos “Matanca, droga, violéncia afeta toda comunidade/ Batalha

sangrenta/ E os que sofrem racismo e preconceito vivem como podem/ Mas na

158


https://aracafilmes.com.br/portfolio/a-pele-morta-em-finalizacao/

Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Comunidade prevalece a humildade/ Sempre levando a palavra de verdade/ Através do
rap, mostrando a nossa realidade / Periferia da cidade, aldeia” (2009) relatam o dia a dia

de como ¢ em muitas aldeias que ficam perto de periferias ou de cidades grandes.

Esse é um problema que afeta ndo apenas uma etnia, e sim varias, pois ainda hoje
ser indigena ¢ associado a coisas “ruins”. Outras partes interessantes que podem
ser mencionadas nessa composicao, como “Pesquisar e tentar entender o porqué
do suicidio/ Acha que ndo tem nada a ver com isso/ Mas pelo contrario eu te digo/
Vocé é tao culpado como que antes aqui chegaram” (2009) e, em “Resisténcia nativa”
(2021), “Rap nativo é néis/Tekoa maioria ja passou por depressao/ Ter motivacao, se
levanta irmao”, abordam o suicidio vivenciado por muitos povos indigenas, trazendo

assim um pedido de atengdo a satide mental entre nosso povo.

‘ ‘ Reconhecendo a magnitude do impacto dos agravos de Satde mental sobre as
populacdes indigenas brasileiras, que interferem drasticamente no bem viver
e na organizacgao Social destes povos, a Secretaria Especial de Satde Indigena
(SESAI) produziu um material com vistas a qualificacao da Abordagem do
sofrimento psiquico das popula¢des indigenas. Historicamente, as acoes de
satde mental ou atencao psicossocial organizaram-se a fim de oferecer cuidados
a diferentes situagoes de sofrimento psicossocial nas comunidades envolvendo,
por exemplo, pessoas com problemas devido ao uso prejudicial de bebidas
alcoolicas e /ou outras Drogas, situagoes de violéncias e suicidios e outros

agravos relacionados (Ministério da Satde, 2019).

A falta de satde de qualidade gera as reivindicacoes, principalmente pelas juventudes
que veem seu povo sofrendo por isso. Assim como foi citado em partes da musica,
infelizmente as drogas se tornaram, também, um problema de satde muito grave em
muitas aldeias, uma vez que prejudicam o bem-estar mental e fisico dos indigenas.
Vemos que essa reivindicagdo de satide esta muitas vezes ligada ao territorio. E
importante destacar também que a proximidade da cidade coloca os indigenas da
reserva em contato com varios problemas proprios do mundo dos brancos, como

o0 excessivo consumo de alcool por exemplo, e demais drogas consideradas ilicitas,
tanto por parte dos adultos quanto por parte dos jovens, assim como nos conta
Carvalho (2021).

159



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Na musica “Resisténcia Nativa” (2021), de autoria do Bré6 Mc’s, com participacao

do rapper Kunumi Mc e do grupo Oz Guarani, vemos o verso que diz: “De diploma
na mao, no rolé, no proceder novamente pelas ruas de Sao Paulo/ Gostamos de
morar no mato, cola junto aliado muitos nos deixou, mas a luta nao acabou,” que
faz referéncia aos estudos. Hoje em dia, a educacao de qualidade é primordial para
que possamos reivindicar e lutar pelos direitos. Precisamos aprender o que dizem
todas as leis e planos que o governo nos impde para ndo sermos passados para tras.
Com essa reivindicagao de educagao conseguimos chegar a universidades, e todo
conhecimento ajuda na luta indigena, por isso precisamos fortalecer e preparar a

base também.

Tupa, Broé Mc's. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https:/ /www.youtube.com /watch?v=ym37X0grxI8.

Resisténcia nativa. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https://www.youtube.com /watch?v=G-TqAeyj4_s.

160



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Wes Tupinamba

Wescritor, nome artistico de Weslley Tupinamb4, nasceu e foi criado em Sdo Vicente,
com origens na Aldeia Itapod Tupinamba de Olivenga, onde vive o seu avo, José
Ramos Amaral, mais conhecido como Anciao Amaral. Aos 18 anos, Wescritor mudou-
se para Santos, onde mora atualmente. Ingressou no teatro em 2014, conhecendo

a literatura mais a fundo. “Em 2015, comecei a escrever muitas poesias, foram dois
anos assim. Me apaixonei pelo Fernando Pessoa, ¢ meu mestre, minha base”, afirmou
ele, em entrevista para o site Blog n’ Roll.? Na virada de 2017 para 2018, ele comecou

a experimentar o rap, colocando suas poesias na batida lofi. Passou o ano de 2018
inteiro escrevendo até que, em 2019, teve seu alavanque, se jogando para o mundo da

musica.

‘ ‘ O rapper aborda pautas indigenas e reverbera ancestralidade nas rimas. Transita
entre letras de resisténcia, reflexivas, sobre amor e sentimentos [...] O artista se
jogou de cabeca no mundo da musica em 2019 e desde entdo, além de singles,
coleciona os seguintes trabalhos solo: EP Corpos Laranjas, Mixtape T.R.A.P,
Mixtape Comunicacao e o EP Dela. Além da qualidade dos sons, Wescritor ja possui

clipes marcantes, como Caos Indigena, Modificado e Exemplo (Blog n'Roll, 2021).

A musica “Tupinamba na baixada Paulista”, na minha opinido, fala de territorios que
foram roubados e que hoje sdo as cidades. Fala da importancia de manter a conexao
com suas tradicdes e seu territdrio, mesmo que esteja em outro lugar. Em muitas
de nossas musicas falamos de nés e sabemos que outros compartilham da mesma
vivéncia e, por isso, vao se identificar com a letra. Quando vou para Belo Horizonte,
tento trazer o maximo da minha cultura e da minha vivéncia, até mesmo para me
sentir mais perto do meu territério. Isso também ¢é satide e é um pouco do que é a

“retomada” indigena através do rap.

A musica “Tupinamba” (2019) de Wescritor, aborda o territorio e seu “eu” como

indigena, ja que o territorio faz parte do ser indigena, uma vez que o tratamos como

2 Entrevista disponivel em: https://blognroll.com.br/pega-a-visao-isabela-dos-santos/
wescritor-rapper-tupinamba/

161



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

se fosse extensao de nosso proprio corpo. Como diz meu pai, “se a terra é sadia, nés

também somos”. Muitas juventudes indigenas nao conheceram realmente a extensao
de seu territério, que foi tomado na época da invasao. Ouvem por relatos ou histoérias
dos mais velhos, ainda estdo se reencontrando com seu territério, seja sua aldeia, sua

cultura ou seu eu como indigena daquela etnia.

Tupinamba na Baixada Santista (musica em coautoria com Kuaray O'ea).
Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https:/ /www.youtube.com /watch?v=qg7gd_gJ400.

Hoje, no rap indigena, muito se fala sobre o territorio, pois € umas das principais,
se nao a principal reivindicacao de um povo, sendo associado a protegao, satde,

educacao e existéncia de um povo.

Uma tendéncia d os velhos é que, atualmente, sao desconfiados e passam isso para

os jovens. Sempre que entra um projeto ou equipe querendo estudar o territério, eles
desconfiam por causa do histoérico de roubos que nosso povo sofreu. O Cacique Babau
Tupinamba, sobre o territorio, nos diz que “Chega alguém dizendo que é dono e que
quer isso ou aquilo. Ai vocé vai procurar reagir para sobreviver, porque sabe que fora
dali vocé ndo tem vida. Todo o significado da sua historia esta 14" (Oliveira, 2021).

O territorio também é visto como guardido dos saberes e da historia de um povo, por
isso o medo de perdé-lo e a coragem para defendé-lo. Isso € mostrado em algumas
letras de rap, como nessa musica de Wescritor, no verso: “Alguns nao sabem a dor/
Da prepoténcia/ Do ego/ Desse sistema lixo/ Aprisionando mente/ Desde que

pisaram aqui/ Meu povo ingénuo acreditou/ Que tua ma fé nao existe” (2019).

162



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Tupinamba. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link:

https://www.youtube.com/embed /mQHK70eINVQ?feature=oembed.

Caos Indigena. Para maiores detalhes, acesse o video pelo QR Code ou no link

https://www.youtube.com /embed /PA2p4iuHamc?feature=oembed..

Um ponto que também esta ligado a questdo do territorio indigena é a preservagao da
natureza, que vemos nos versos que dizem “Punho cerrado/ Vocés mereceram isso/

Arvores sagradas caem/ Nao vejo falando dos indio”.

‘ ‘ Os territorios Indigenas estao entre as principais barreiras contra o avango do
desmatamento no Brasil. Nos tltimos 30 anos, as terras indigenas perderam
apenas 1% de sua area de vegetagao nativa, enquanto nas areas privadas a perda

foi de 20,6% (Mapbiomas, 2021).

163



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

A msica “Caos indigena” (2019), de autoria de Wescritor, também remete a questao
do territorio de uma forma um pouco diferente, como vemos no refrao “é retomada
mano é retomada” (2019), que é tomar de volta algo seu. Pode soar, muitas vezes,
agressivo, pois passa o sentimento de ndo esperar que nos entreguem o que roubaram

e de termos que ir pegar de volta.

No verso “Eu vou fazer por nos, 519 ja sem voz/ Chega disso, é o recomego” (2019),
temos ainda mais esse sentimento de fazer algo e agir diferente do passado. Dessa
maneira, vemos muitos raps que falam de conseguir de volta o que perdemos noés

mesmos, ja que a reivindicacao pelo territoério muitas vezes nao é ouvida ou aceita

pelo governo.

Associamos esse recomego ao rap pois € um jeito atual de luta e é um jeito novo de

retomar nossa voz.

Fechamento: Reivindicacoes dos jovens indigenas através do rap:
territdrio, saude e educacao

Os raps apresentados aqui convergem para um mesmo foco: buscar melhorias e
mostrar o que sofrem os povos indigenas no cotidiano na aldeia e fora dela. Assim,
vemos muitos raps de protesto e reivindicagdes e, como nos ultimos anos perdemos
muitos direitos no que diz respeito a satide, a educagio e ao territorio, apresentarei
de que maneira jovens indigenas reivindicam esses direitos através de suas letras de

rap € o que transmitem nessas letras sobre os temas.

Os povos indigenas tém o costume de ensinar seus jovens e prepara-los para quando
forem adultos ensinarem seus filhos sobre nossas lutas, tradi¢cdes e costumes. Assim,
essas reivindicagdes sao antigas, passadas até as juventudes atuais que, por sua vez,
acharam um jeito “atualizado” de lutar. O protagonismo indigena em suas lutas por
direitos nao pode ser visto como algo recente: os rappers desbravam agora com

mikes® em novas frentes o que ja foi feito s6 de arco e flecha (Das Neves, 2021, p. 109)

3 Em portugués, microfones.

164



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Dentre todos os direitos que buscamos, os trés principais sao o territério, a satde e

a educacao que, na maioria das vezes sao reivindicados nessa ordem, pois se temos
nosso territério temos um lugar para nos curar, buscar satide para a natureza, receber
seus cuidados e dos nossos encantados. Uma vez que temos saude, buscamos a
educagao. Hoje em dia somos roubados por leis, documentos e planos que, para
muitos de noés indigenas sdo palavras dificeis, textos que nao entendemos. Entao,
agora a luta se tornou também uma de papel e caneta, nao so6 de arco e flecha, e,

como dizem nossos velhos “Temos que lutar de igual para igual com os nao indigenas”.

Cura da aldeia

Fonte: Desenho do autor, 2022.

O territorio tem o papel de seguranca, se tornando a base onde podemos comegar a
praticar nossa cultura, costumes e crengas, e onde podemos criar nosso futuro. Na
falta desse territorio, os indigenas automaticamente procuram cidades, aumentando,
infelizmente, casos de violéncia e preconceito contra nos. A satide se tornou
indispensavel pois ainda temos que buscar tratamento ndo indigena principalmente
quando temos um contato direto com cidades, fazendas, garimpos, dentre outros.

Devido a esse contato, muitos territorios sofrem com doencas cujos tratamentos

165



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

devem ser na cidade. Dessa forma, devemos ficar bem para depois buscar nossa cura
tradicional, tanto do corpo e espirito quanto da natureza que nos rodeia.

A educacao se tornou primordial nas aldeias como forma de aprendizado do

mundo nao indigena e como forma de guardar e repassar os aprendizados do nosso
povo. Desse modo, os jovens indigenas buscaram maneiras diferentes de lutar por
esses direitos. U ma dessas maneiras foi através do rap com letras fortes e batidas

que acompanham essa forca. Os jovens puderam falar da terra que foi tirada dos
parentes que foram mortos pelos brancos, mas também puderam mostrar sua lingua
tradicional, as pinturas de protecao e, assim, o rap se tornou um aliado das juventudes

indigenas na forma de busca por direitos e na dentincia de crimes contra seus povos.

Vemos que, para apresentar suas reivindicagdes, é necessario estudo e vivéncia.
Muitas vezes rappers foram forcados a abandonar seu territorio ainda criancas,
crescendo na cidade em meio a conflitos, ameagas de invasores nao indigenas, mas
condigdes de vida, além do preconceito, da violéncia e da constante perda de seu
territorio. Tudo isso os inspirou a lutar por esses direitos e a mostrar sua luta através
da arte. Inspirou outros indigenas a fazer o mesmo, principalmente as juventudes
indigenas, que entendem que as novas tecnologias podem somar muito com as lutas

do movimento indigena.

Com os tempos atuais também buscamos formas novas de lutar e, dessa maneira, no rap

posso contar uma histéria e denunciar o que meu povo sofre assim como outros povos.

Assim, “a experiéncia que é inerente a narrativa garante a esta uma redefinicao de seu
significado que é transcendente e aberto, o que relaciona a memoria ao tempo futuro,

readequando aquela a este” (Benjamin, 1935 apud Borges, 2018, p. 64)
Dessa forma, a

‘ C narrativa do rap indigena esta conectada a experiéncia dos MC’s, independente de
aculturagao da atual geragao formada pelo rap para apontar sua versao da historia
ou para promover suas lutas. Os rappers indigenas trazem consigo a manutencao

dos valores tradicionais de seu povo, desde a oralidade até sua visao perante a

modernidade proporcionada pelo nao indigena (Das Neves, 2022, p. 106).

166



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Na minha vivéncia de indigena Pataxo e rapper, tento ao maximo escrever e cantar
sobre o mundo indigena que vivo desde que nasci e sobre o nao indigena que aprendo
a viver cada dia. Minha cultura no rap ¢ uma forma de tentar acabar com essa visao de

que somos os indigenas de 1500 ou aqueles indigenas criados pelos “brancos”.
Meus raps contam minha vivéncia e a vivéncia dos povos indigenas em geral.

O rap se tornou um aliado forte na luta pela causa indigena, um porta-voz das
reivindicagdes do nosso povo. Assim, vejo que ¢ de suma importancia sua parceria
com a educacao, principalmente a indigena, seja nas aldeias ou em universidades,

ajudando a desconstruir o racismo e o preconceito com esse estilo musical.
Precisamos levar nossa mensagem.

A troca de conhecimento é muito importante nesse meio, como cita Edmar Fonseca
das Neves em seu trabalho “Rap Indigena Uma nova forma de visibilidade e dentncia

do indigena no século XXI".

‘ ‘ Por ter sido preciso mais conhecimento técnico sobre as demandas desse estilo
na cena para uma inddstria capitalista, um dos professores convidou um rapper
nao indigena do grupo Fase Terminal para ir conhecer o grupo Bro Mc’s em uma
apresentacao escolar [...] algo que vai além da soma das consciéncias individuais
dos integrantes e que constitui um pensamento coletivo dos envolvidos - em
decorréncia do compartilhamento de valores que explicitariam a divisao do

trabalho (técnico) (Das Neves, 2022, p. 106).

Como a educagao nos possibilita lutar sem precisar do arco e flecha, o rap também
pode fazer, além de formar um pensamento critico e criativo em nossos jovens. Falo
tanto sobre juventudes indigenas e luta, pois, atualmente essas juventudes tém se
destacado em frente a reivindicacdes antigas de maneira bem atual. Nas redes sociais,
por exemplo, percebemos os movimentos e articulacdes dos jovens, e é, também,

desse jeito que os rappers vém se mostrando e ganhando espago.

Com isso, as lutas e reivindicagdes dos velhos foram passadas agora para as jovens

liderancgas, que as fazem de uma maneira atual. Devido ao preconceito, 0 movimento

167



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

de rap indigena teve que criar seus espacos e aproveitar os poucos que sao
oferecidos, por isso, quando se fala de rap indigena, nao podemos esquecer do
grupo Broé Mc’s e da sua trajetéria, sem diminuir outros artistas tao importantes

para esse movimento.

Vejo que o rap pode ser uma metodologia de ensino pois também traz reflexdes aos
jovens e ajuda produzir conhecimento sobre si e sobre seu povo na sociedade, além

de expressar sua realidade contando sua vivéncia, sua cultura e suas lutas.

168



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Minhas rimas

Espero que minha rima vire flecha servindo quem precise usar
Antes que vire centavos e cédulas e o sistema vem roubar
Ouvi desde pequeno que os txihihde sempre “teve” o melhor pisar
Seguindo o rasto de quem passou antes mas com sua forma de andar
Conexao perco a percepgao quando a forca me chama
Eu ougo o maraca preciso entdo defender meus irmaos
Minhas letras ganham forca e eu preciso usar
Mesmo que eu pise no concreto sem a aldeia por perto
Meus na6 vao me achar, mas onde ando sigo esperto vou deixar
Nos meus versos awery kana ymamaka tanara aprendo com o sol Minha v lua na aldeia ou na rua
escrita leva o que tenho a falar
o beat complementa a masica poesia de luta com o poder de poder reivindicar
niamissu matxo cada mc que ta nesse corre a buscar vitoria pra sua Aldeia quebrada sua terra
confia que o topo ¢ seu lugar
suniata'ira ui atxoha pataxo
konehd upa tanara nionehd upa agohd
muka'ira kana pakhé paxrap
suniata'ira pakhé paxrap
muka mukau txihihae xoha
awery tanara kana ymamaka
Agradeco niamissu agredo i6 mayo
Agradeco a agoho txiba
Acredito em quem eu sou acredito porque devo lutar.
Juventude da aldeia forte além de bela tiveram que aprender lutar
antes da hora receberam a missao daqueles que ndo conseguiram mais cantar
mas com protecado visdo niamussu e os nad pra guiar

hoje tem no coragao muito amor um arco e flecha se precisar.

169



Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Referéncias

BORGES, Gabriel Caio Correa. A ideia de narrativa de Walter Benjamin e seus
desdobramentos. Revista Lampejo, v. 6, n. 2, p. 63-77, 2018. Disponivel em: https://
revistalampejo.org/index.php /lampejo /issue /view /13 /202. Acesso em: 20 set. 2023.

BRO MC'S. In: WIKIPEDIA: the free encyclopedia. [San Francisco, CA: Wikimedia
foundation, 2010]. Disponivel em: https:/ /pt.wikipedia.org/wiki/Br%C3%B4_
Mc%27s. Acesso em: 22 ago 2023.

CARVALHO, Rodrigo Amaro. O rap indigena como guerra e cultura: desentendimentos
entre jovens e antigos acerca do NANDEREKO. Revista Mundat, n. 10, p. 70-91,

2021. Disponivel em: https:/ /www.seer.ufal.br /index.php /revistamundau/article /
view /11836. Acesso em: 27 mai. 2024.

DAS NEVES, Edmar Fonseca. Rap indigena: uma nova forma de visibilidade e dentncia
no século XXI. Periferias urbanas, v. 36, 2021. Disponivel em: http: / /journals.
openedition.org/eces/6695. Acesso em: 20 jun 2023.

FIOROTT, Thiago Henrique; ZANETI, Izabel Cristina Bruno Bacellar. Tragédia do
Povo Krenak pela Morte do Rio Doce / Uatu, no Desastre da Samarco / Vale/ BHP,
Brasil. Fronteira: Journal of Social, Technological and Environmental Science, v. 6, n.
2, p. 127-146, 2017. Disponivel em: https:/ /revistas.unievangelica.edu.br /index.php /
fronteiras /article /view /2444. Acesso em: 27 maio 2024.

JUSTINO, Guilherme. Entenda a crise de satde entre indigenas Yanomami e o que a
devastacao na Amazonia tem a ver com isso. In: Globo, 23 jan. 2023. Disponivel em:
https:/ /umsoplaneta.globo.com/sociedade /noticia /2023 /01/23 /entenda-a-crise-
de-saude-entre-indigenas-yanomami-e-o-que-a-devastacao-na-amazonia-tem-a-
ver-com-isso.ghtml. Acesso em: 22 ago 2023.

MAPBIOMAS BRASIL. Terras indigenas contribuem para a preservacgao das florestas.
In: MapBiomas. Disponivel em: https://mapbiomas.org/terras-indigenas-
contribuem-para-a-preservacao-das-florestas#:~:text=0s%20Territ%C3%B3rios%20
Ind%C3%ADgenas%20est%C3%A30%20entre,f0i%20de%2020%2C6%25. Acesso em:
20 set. 2023.

MINISTERIO DA SAUDE. Atengdo psicossocial aos povos indigenas: tecendo redes
para promocao do bem viver. Brasilia: Secretaria Especial de Satide Indigena,

170


https://www.seer.ufal.br/index.php/revistamundau/article/view/11836
https://www.seer.ufal.br/index.php/revistamundau/article/view/11836
http://journals.openedition.org/eces/6695
http://journals.openedition.org/eces/6695

Colheita indigena Ichaury Alvez Braz

Departamento de Atengdo a Saude Indigena, 2019. Disponivel em: https:/ /bvsms.
saude.gov.br /bvs /publicacoes /Atencao_Psicossocial_Povos_Indigenas.pdf. Acesso
em: 22 ago 2023.

OLIVEIRA, Danilo. Cacique Babau: cientista da resisténcia, devoto dos saberes
ancestrais e patrono do direito a terra. In: Universidade do Estado da Bahia, 29 jun.
2021. Disponivel em: https://agenciadecomunicacao.uneb.br/cacique-babau-
cientista-da-resistencia-devoto-dos-saberes-ancestrais-e-patrono-do-direito-a-
terra/. Acesso em: 22 ago. 2023.

PORTAL do povo Patax6. Personalidades. [s.d.]. Disponivel em: https:/ /povopataxo.
wordpress.com/personalidades-2/. Acesso em: 7 jan. 2025.

7

sumario


https://povopataxo.wordpress.com/personalidades-2/
https://povopataxo.wordpress.com/personalidades-2/

Sobre os autores
e organizadores




Adriele Alves da Rocha

Indigena Patax¢6 residente da aldeia Indigena Trevo do Parque 03 do municipio de
Itamaraju (Bahia). Egressa do Curso de Formacao Intercultural para Educadores
Indigenas da Faculdade de Educagao da Universidade Federal de Minas Gerais. Pintora

de grafismos da cultura Pataxo.

Ailton Nunes Ribeiro

Indigena Xakriaba egresso do Curso de Formacao Intercultural para Educadores
Indigenas na Faculdade de Educacao da Universidade Federal de Minas Gerais.
Atualmente Professor da Escola Mambuca, Terra indigena Xakriaba, Sdo Jodo da

Missoes.

Carolina Tamayo Osorio

Doutora em Educacao pela Universidade Estadual de Campinas. Professora da
Faculdade de Educacao da Universidade Federal de Minas Gerais. Coordenadora do
Doutorado Latino-Americano em Educacao: Politicas Publicas e Profissao Docente da

UFMG. Coordenadora do grupo de pesquisa inSURgir.

Edinalva Fernandes Ribeiro

Indigena Xakriaba egresso do Curso de Formacao Intercultural para Educadores
Indigenas da Faculdade de Educacgao da Universidade Federal de Minas Gerais.
Atualmente Professora da Escola Bukinuk, Terra indigena Xakriaba, Sao Jodo da

Missoes.

Eric Machado Paulucci

Licenciado em Matematica pela UFSCar; especialista em Educacao: Ciéncia,
Tecnologia e Sociedade pelo IFSP; mestre em Educacao Escolar pela UNESP e
doutorando pela Faculdade de Educacao (FaE) /UFMG. Professor Substituto da
Faculdade de Educagao da Universidade Federal de Juiz de Fora. Membro do grupo de

pesquisa inSURgIr.

173



Estéfani Cecilio dos Santos

Indigena Patax6 da Bahia egresso do Curso de Formacao Intercultural para
Educadores Indigenas da Faculdade de Educacao da Universidade Federal de Minas

Gerais. Atualmente € professora da Escola Indigena Patax6 Barra Velha, Bahia.

Ichaury Alvez Braz

Indigena Patax6 de Minas Gerais, egresso do Curso de Formagao para Educadores
Indigenas da Faculdade de Educacao da Universidade Federal de Minas Gerais.
Atualmente € secretario escolar na Escola Estadual Indigena Patax6 Bacumuxa,
no municipio de Carmésia, Minas Gerais. Cantor e compositor de rap indigena ja

premiado em festivais. Desenhista e artista.

Luana Leite Pinheiro Bizerra

Indigena Xakriaba egresso do Curso de Formacdo Intercultural para Educadores
Indigenas da Faculdade de Educacao da Universidade Federal de Minas Gerais.
Atualmente Professora da Escola Bukinuk, Terra indigena Xakriaba, Sdo Jodo da

Missodes. Casada com Adilson Gongalves Bizerra e com dois filhos.

Rafael Antunes Machado

Licenciado em Matematica pela UFMG, bacharel em Engenharia Mecanica pelo

Centro Universitario UNA, mestre em educacao pela Faculdade de Educagéo (FaE)/
UFMG e doutorando em educacao pela mesma instituicao. Atualmente, é professor
de Matematica nas redes putblica e privada de Belo Horizonte e revisor de materiais

didaticos. Membro do grupo de pesquisa inSURgIr.

Thais de Oliveira Dos Santos

Indigena Patax6 da Bahia egresso do Curso de Formacao Intercultural para
Educadores Indigenas da Faculdade de Educacao da Universidade Federal de Minas
Gerais. Atualmente professora da Unidade de Ensino da Escola Indigena Patax6 de

Coroa Vermelha, Bahia.

174



Uilian Conceicao de Souza Rodrigues

Indigena Patax6 da Bahia egresso do Curso de Formacao Intercultural para
Educadores Indigenas da Faculdade de Educacao da Universidade Federal de Minas
Gerais. Atualmente ¢é diretor do Colégio Estadual Indigena Bom Jesus Aldeia Indigena

Aguas Belas, Bahia.

175

sumario



A Editora Selo FaE acolhe textos de professores,
estudantes, egressos e técnico-administrativos
da Faculdade de Educacao, especialmente
aqueles produzidos no ambito
das atividades académicas.

Este livro foi publicado com o apoio da Fundagao
de Amparo a Pesquisa do Estado de Minas Gerais
(FAPEMIG) - Processo APQ-04927-23.

A presente edicao foi composta em caracteres

Impact, Lora e Inter.

Coletaneas




	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk172198391
	_Hlk172197539
	_Hlk188994373
	_30j0zll
	Apresentação
	Gritos de corpos
	Entre as telas e a terra

	o papel da mulher indígena Xakriabáem tempos de pandemia

	Luana Leite Pinheiro Bizerra
	Participação das mulheresXakriabá na política interna e seus impactos na vida comunitária

	Edinalva Fernandes Ribeiro
	Ailton Nunes Ribeiro
	Maternidade e Pesquisa no meio da pandemia
	experiências de mulheres indígenas universitárias

	Adriele Alves da Rocha
	É assim que é feito
	infância indígena Pataxó em tempos de pandemia na Aldeia Águas Belas

	Uilian Conceição de Souza Rodrigues
	Narrativas da vida escolardurante a pandemiana unidade de ensino da Escola Indígena Pataxó de Coroa Vermelha

	Thaís de Oliveira dos Santos
	Nossa etnomatemática é a matemática do olhar
	práticas de produção de artesanato Pataxó

	Estéfani Cecílio dos Santos
	Reivindicações de jovensindígenas através do rap

	Ichaury Alvez Braz
	Sobre os autorese organizadores


