
organizadores

Carolina Tamayo Osorio
Eric Machado Paulucci

Rafael Antunes Machado

Colheita indígena
Práticas investigativas como 
experiência de autoformação 
e afetação coletiva

Editora Selo FaE Editora Selo FaE Editora Selo
 Fa

E 
Ed

it
or

a 
Selo FaE



Colheita indígena
Práticas investigativas como 
experiência de autoformação 
e afetação coletiva



Editora Selo FaE Editora Selo FaE Editora Selo
 Fa

E 
Ed

it
or

a 
Selo FaE

organizadores

Carolina Tamayo Osorio
Eric Machado Paulucci

Rafael Antunes Machado

Colheita indígena
Práticas investigativas como 
experiência de autoformação 
e afetação coletiva

Colheita indígena
Práticas investigativas como 
experiência de autoformação 
e afetação coletiva



UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS
Reitora Sandra Regina Goulart Almeida

Vice-Reitor Alessandro Fernandes Moreira

FACULDADE DE EDUCAÇÃO
Diretora Andréa Moreno

Vice-Diretora Vanessa Ferraz Almeida Neves

CONSELHO EDITORIAL 

Telma Borges da Silva – Administração Escolar

Juliana Batista dos Reis – Ciências Aplicadas à Educação

Juliana de Fátima Souza – Métodos e Técnicas de Ensino

Danilo Marques Silva – Representante discente (PPGE)

Stephanie Rebeca Medeiros Maria – Representante discente (PROMESTRE) 

CONSELHO CIENTÍFICO NACIONAL
Ana Elisa Ribeiro; Antonio Vicente Marafioti Garnica; Breynner Ricardo de Oliveira; 

Carmen Lúcia Brancaglion Passos; Cezar Luiz De Mari; Conceição Aparecida Oliveira dos 

Santos; Danilo Marques Silva; Fernanda Castro; Gelsa Knijnik Gláucia Jorge; Hércules 

Tôledo Corrêa; José Leonardo Rolim Severo; Lenilda Rêgo Albuquerque De Faria; Lia Tiriba; 

Liane Castro de Araujo; Marcelo Lima; Maria de Fátima Barbosa Abdalla; Maria Fernanda 

Rezende Nunes; Maria Rita Neto Sales Oliveira; Marina Alves Amorim; Marlecio Maknamara; 

Mitsuko Antunes; Nilmara Braga Mozzer; Patrícia Corsino; Regilson Maciel Borges; Rita 

Márcia Furtado; Simone de Freitas Gallina; Surya Aaronovich Pombo de Barros; Tacyana 

Karla Gomes Ramos; Verônica Mendes Pereira; Walesson Gomes da Silva.                                                                                                                                        

CONSELHO CIENTÍFICO INTERNACIONAL
Daniel Melo; Eduardo José Campechano Escalona; Eric Plaisance; Felipe Andres Zurita 

Garrido; Freddy Varona Domínguez; Hervé Breton; João Carlos Relvão Caetano; Juan 

Arturo Maguiña Agüero; Margarida Alves Martins; Mirta Castedo; Roser Boix Tomás; 

Rufino Adriano; Sébastien Ponnou; Silvia Parrat Dayan.



Editora Selo FaE – Faculdade de Educação  |  UFMG
Av. Antônio Carlos, 6627, Pampulha  |  CEP 31.270-901  |  Belo Horizonte - MG
www.selo.fae.ufmg.br  | www.livrosabertos.fae.ufmg.br 
editora.selofae@gmail.com | @editoraselofae

© os organizadores, 2025.

EDITORA SELO FAE

Editor-Chefe Ademilson de Sousa Soares

Editora-Adjunta Ana Maria de Oliveira Galvão

Coordenação editorial Olívia Almeida 

Assistente editorial Ana Clara Moyen

Projeto gráfico Izabela Barreto

Preparação Ana Clara Moyen

Diagramação e capa Izabela Barreto

C695 Colheita indígena : práticas investigativas como experiência de
autoformação e afetação coletiva / Carolina Tamayo Osorio, Eric
Machado Paulucci, Rafael Antunes Machado (orgs.). -- Belo Horizonte :
Editora Selo FaE, 2025.
 177 p. : il., color. 

 ISBN: 978-65-88446-78-2.
 [Vários autores]. 

	 1. Universidade Federal de Minas Gerais -- Faculdade de
Educação -- Formação Intercultural para Educadores Indígenas.
2. Educação. 3. Professores indígenas -- Formação. 4. Povos indígenas --
Educação. 5. Índigenas -- Maternidade. 6. Arte indigena. 7. COVID-19
Pandemia, 2020- -- Isolamento social -- Complicações e consequências -
- Aspectos educacionais.
	  I. Título. II. Tamayo-Osorio, Carolina. III. Paulucci, Eric Machado,
1994-. IV. Machado, Rafael Antunes, 1987-.

CDD- 371.9798

Catalogação da fonte: Biblioteca da FaE/UFMG (Setor de referência)
Bibliotecário: Ivanir Fernandes Leandro CRB: MG-002576/O 



sumário
7	 Apresentação

Gritos de corpos
Carolina Tamayo Osorio

Eric Machado Paulucci

Rafael Antunes Machado

16	 Entre as telas e a terra
o papel da mulher indígena Xakriabá em tempos de pandemia

Luana Leite Pinheiro Bizerra

40	 Participação das mulheres Xakriabá na política interna e seus impactos na 		
	 vida comunitária

Edinalva Fernandes Ribeiro

Ailton Nunes Ribeiro

60	 Maternidade e pesquisa no meio da pandemia
experiências de mulheres indígenas universitárias

Adriele Alves da Rocha

74	 É assim que é feito
infância indígena Pataxó em tempos de pandemia na aldeia Águas Belas

Uilian Conceição de Souza Rodrigues

98	 Narrativas da vida escolar durante a pandemia na unidade de ensino da 		
	 Escola Indígena Pataxó de Coroa Vermelha

Thaís de Oliveira dos Santos

121	 Nossa etnomatemática é a matemática do olhar
práticas de produção de artesanato Pataxó

Estéfani Cecílio dos Santos

149	 Reivindicações de jovens indígenas através do rap
Ichaury Alvez Braz

172	 Sobre os autores e organizadores



Apresentação
Gritos de corpos

Carolina Tamayo Osorio
Eric Machado Paulucci

Rafael Antunes Machado



8

O que quero, com toda força,
é ir me libertando de mim.

Ficamos, por repetidas vezes, refletindo sobre a epígrafe acima. Buscas pela 

referência, mas sem sucesso. Talvez fosse necessário investigar com mais afinco. Em 

alguns momentos, tomamos que o anonimato ou a insuficiência da fonte fizessem 

parte do charme em se iniciar um texto. A ideia do mistério, da investigação, do 

que o imaginário pode construir. Por outro lado, em um devaneio de poder, tomar a 

autoria e fazer dela nossa, como se a prática — qualquer que fosse  — estivesse por aí, 

perambulando no etéreo, e que qualquer caçador de borboletas pudesse capturá-la. 

Em palavras de Eduardo Viveiros de Castro, prefaciando A queda do céu (2015, p. 10), 

um corpo que “sonha com suas mercadorias venenosas e suas vãs palavras traçadas 

em pele de papel”.

Colocamo-nos a significar o que a frase traz puramente pela sua grafia, pela sua 

subjetividade e pelos nossos momentos de escrita em que ela — a frase epigrafada 

— eram suficientes. Há o antes, há as contrações de quem a fez nascer, há a autoria, 

há as subjacências por trás do explícito. Há, sobretudo, a voz que fala, mas não um 

corpo que emoldura seu próprio timbre e  historicidade. Um corpo que, por meio de 

afetações múltiplas, significou e produziu a necessidade de se libertar de si mesmo. 

Até quando nos portaremos como esse “caçador”?

Há muito tempo não existe alguém que pense com a liberdade do que 

aprendemos a chamar de cientista. Acabaram os cientistas. Toda pessoa que seja 

capaz de trazer uma inovação nos processos que conhecemos é capturada pela 

máquina de fazer coisas, da mercadoria (Krenak, 2019, p. 31).

Dias atrás, com amigos, começamos num jogo de adivinhar títulos de filmes que 

tiveram certa notoriedade em um determinado tempo e contexto, a partir de suas 

músicas-tema. Rolou de tudo, de animação à guerra. Entretanto, algo se apossou do 

momento de uma maneira inesperada. Central do Brasil, filme brasileiro de 1998, com 

uma trilha sonora que levou alguns de nós para além do agora… Uma libertação? Em 

que estávamos presos? 

“

TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes. Apresentação. In: TAMAYO-
OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita indígena: práticas 
investigativas como experiência de autoformação e afetação coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 7-15.

Como citar este capítulo



9

Colheita indígena  apresentação

Pois bem, a música que nos remeteu ao filme, de Antonio Pinto e Jaques 
Morelenbaum, inteiramente instrumental, produziu um misto de sensações, que iam 
desde quem estávamos em 1998 até o que experienciamos hoje, 26 anos após escutar 
o tema pela primeira vez. Há uma progressão de calmaria, de uma caminhada sutil, 
com paradas para respiro ou apreciação, até um trote mais intenso, talvez sôfrego, 
mas com resquícios da tranquilidade anterior. Conseguimos significar tudo isso pelo 
conjunto de estímulos que nos atravessaram desde a película e se uniram às nossas 
constituições enquanto seres naturais. A autoria, aqui, reconhecida e lavrada em selo, 
não foi usurpada, mas recorrentemente enaltecida a cada reprodução da música. O 
que podemos sentir a partir de estímulos de outros corpos? Como inscrições outras 
ecoam em nossas práticas cotidianas?

Para além da epígrafe e da composição, há autorias que nos circundam, nos movem 
e são constitutivas de processos íntimos e, também, coletivos. E, ultrapassando 
o audível, há corpos que se movem em alegria, em tremores, em incertezas e, 
sobretudo, em lutas. 

Aos poucos e ao longo de muito tempo, 

excluímos da vida, localmente, as formas de organização que não estão 

integradas ao mundo da mercadoria, pondo em risco todas as outras formas 

de viver — pelo menos as que fomos animados a pensar como possíveis, em 

que havia corresponsabilidade com os lugares onde vivemos e o respeito 

pelo direito à vida dos seres, e não só dessa abstração que nos permitimos 

constituir como uma humanidade, que exclui todas as outras e todos os outros 

seres (Krenak, 2019, p. 23).

Busquemos, então, narrativas que nos entusiasmem. Busquemos corpos e saberes 
com autorias e espaços reconhecidos. Aprendamos, assim como canta Arnaldo 
Antunes, que “a semente ensina a não caber em si” (1996).

Neste viés, o presente livro intitulado Colheita indígena: práticas investigativas como 

experiência de autoformação e afetação coletiva, apresenta-se em sete percursos 
formativos do Curso de Licenciatura de Formação Intercultural de Educadores 

Indígenas (FIEI). 

“



10

Colheita indígena  apresentação

O curso está em atividade 

desde 2009 e tem como objetivo formar e habilitar professores indígenas, em 

caráter de licenciatura plena, com enfoque intercultural para lecionar nos 

anos finais do Ensino Fundamental e no Ensino Médio, com quatro áreas 

de habilitação: Línguas, Artes e Literaturas; Matemática; Ciências da Vida 

e da Natureza; e Ciências Sociais e Humanidades. A contextualização do 

processo de formação tem como referência a realidade dos povos indígenas, 

em especial a realidade da educação escolar indígena no país, tanto no que 

se refere às políticas públicas vigentes como aos diversos processos de 

implantação das escolas indígenas específicas, interculturais e bilíngues. O 

destaque é dado à relação com o território, uma vez que grande parte das 

etnias indígenas têm problemas relacionados com o acesso ao seu território 

tradicional, bem como a necessidade de criar meios de sustentabilidade e 

da autogestão em territórios sempre pressionados pelo sistema de produção 

dominante e pelas disputas por ele geradas em relação às populações locais 

(FIEI,  s.d.).

Os trabalhos,1 defendidos pelos estudantes indígenas e orientados por alguns 

professores integrantes do grupo de pesquisa insurgir,2 trazem temáticas potentes 

1   Todos os trabalhos, em versão integral, estão disponíveis no link: https://www.fae.ufmg.br/
biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/.

2  O grupo de pesquisa inSURgir, sediado da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), procura 
atender à demanda por uma educação (matemática) capaz de se produzir decolonialmente. O 
grupo inSURgir tem como proposta pensar processos educativos, formativos e de pesquisa em 
um movimento de resistência e insurgência, buscando expor, lutar e superar as dimensões da 
colonialidade, do patriarcado e do neoliberalismo que participam desses processos. Os pesquisadores, 
professores e estudantes de graduação e pós-graduação que participam deste coletivo, propõem 
insurgir uma Educação apesar da matriz colonial de poder e que supere as desigualdades por ela 
produzidas. O grupo é de caráter interinstitucional e tem ações de ensino, de pesquisa, de extensão 
e de formação inicial e continuada de professores para enfrentar as disparidades culturais, sociais, 
políticas, territoriais, ambientais, raciais, de gênero e sexualidade, geracionais e tantas outras 
produzidas pelo avanço das agendas neocoloniais e neoliberais na América Latina. As linhas de 
atuação do grupo e nas quais se enquadram as suas pesquisas são, atualmente: 1 - (Re)existências 

“

https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/


11

Colheita indígena  apresentação

que circundam as lutas, os impasses, as reivindicações e as negligências que 

ainda imperam sobre os povos originários. Trazem, também, reflexões acerca 

da maternidade, dos protagonismos femininos, da arte, da educação e olhares 

de indígenas acerca da pandemia da Covid-19. As temáticas, sobretudo, revelam 

autorias e expandem-se em pulsões de vida que não se contentam às páginas, mas se 

extrapolam em vivências ancestrais, presentes e futuras. 

O capítulo 1 da obra traz o trabalho da estudante Luana Leite Pinheiro Bizerra 

intitulado “Entre telas e a terra: o papel da mulher indígena Xakriabá em tempos 

de Pandemia”. O trabalho analisa o papel da mulher Xakriabá frente aos desafios 

ocasionados pela pandemia da Covid-19. A participação social, cultural e política das 

mulheres de povos originários envolve diferentes e criativas narrativas determinantes 

na luta pelo território e na conservação da cosmogonia Xakriabá. 

Ao desvelar o protagonismo de indígenas ativistas na elaboração de narrativas nos 

espaços da web e nos territórios do povo Xakriabá, a estudante Luana concebe-as 

como vozes ativas e produtoras de luta e resistência. As mulheres Xakriabá, como 

parte do movimento indígena que, há centenas de anos, luta pela preservação da 

natureza e pela demarcação de terras, ecoam nesta pesquisa por meio de suas 

reivindicações nas mídias sociais e no território.

O capítulo 2 apresenta o trabalho dos estudantes Edinalva Fernandes Ribeiro e Ailton 
Nunes Ribeiro, intitulado “Participação das mulheres Xakriabá na política interna 
e seus impactos na vida comunitária”. O texto surge da constatação de que muitas 
mulheres indígenas Xakriabá sempre estiveram engajadas na luta e na participação da 
política interna de suas comunidades, mesmo que sujeitadas a pouca visibilidade. 

Partindo das premissas da história oral, os autores se inspiram no protagonismo de 
seis mulheres expoentes em todas as manobras de resistência e atividades políticas 
internas às suas comunidades. Ainda que olhar e falar da mulher indígena não seja 
uma tarefa fácil, os autores defendem a força e as repercussões positivas de seus 

e insurgências de territórios, de corpos e de sabedorias pela educação e, 2 - (Re)existências e 
insurgências da educação escolar, da formação de educadores/as e de políticas educacionais.



12

Colheita indígena  apresentação

esforços como mães, agricultoras, artesãs, parteiras, benzedeiras e, sobretudo, 

ativistas da causa indígena. 

O capítulo 3, de autoria de Adriele Alves da Rocha, recebe o título “Maternidade e 

pesquisa em meio à pandemia: experiências de mulheres indígenas universitárias”. 

Em se tratando da importância em se habitar/ocupar a Universidade, a pesquisa 

apresenta, com auxílio de entrevistas, as trajetórias de cinco mulheres indígenas 

grávidas  incluindo — a da própria autora — envolvidas no desenvolvimento de 

pesquisas acadêmicas durante a pandemia provocada pela Covid-19. 

Pela pesquisa, são resgatados e sistematizados as aprendizagens e os desafios 

destas mulheres em relação ao se fazer pesquisa acadêmica em meio à pandemia em 

condição gestacional e puerpério. Objetiva-se, pela escrita apresentada, contribuir 

com debates acadêmicos, políticos e sociais que permitam associar as práticas de 

pesquisa de mulheres indígenas que acontecem na universidade ao processo de luta e 

resistência coletivas. 

O capítulo 4, desenvolvido pelo estudante Uilian Conceição de Souza Rodrigues, é 

intitulado “É assim que é feito: infância indígena Pataxó em tempos de pandemia 

da Aldeia Águas Belas”. O percurso do estudante problematiza-se em torno do 

questionamento “Como as crianças indígenas Pataxó da Aldeia Águas Belas se 

relacionaram com a educação tradicional desenvolvida em tempos de pandemia?” 

Para problematizar a pergunta, a pesquisa de campo foi desenvolvida junto a 

famílias da comunidade Pataxó de Águas Belas no sul da Bahia (Brasil) a partir do 

acompanhamento de diversas práticas socioculturais das quais crianças participavam.

A investigação contemplada no trabalho revela a importância da permanência 

no tempo da Educação Tradicional Pataxó, aquela que acontece para além da 

escolarização. Com a pandemia da Covid-19, as rotinas, em suma, das famílias no 

mundo foram alteradas, o que não seria diferente com a de famílias indígenas. 

A educação escolar indígena fechou, fisicamente, as portas, mas a Educação 

Tradicional Indígena Pataxó continuou acontecendo, o que permitiu que as crianças 

continuassem aprendendo, “porque é assim que é feito”, como relata Uilian. 



13

Colheita indígena  apresentação

O capítulo 5, cuja autora é Thaís de Oliveira dos Santos, recebe o título “Narrativas 

da vida escolar durante a pandemia na unidade de ensino da escola indígena Pataxó 

de Coroa Vermelha”. O texto apresentado registra as narrativas produzidas por 

um professor e três membros da equipe de gestão da Unidade de Ensino da Escola 

Indígena Pataxó de Coroa Vermelha a fim de descrever os impactos da pandemia de 

Covid-19 na Educação Escolar Indígena do povo Pataxó de Coroa Vermelha. 

Nas entrevistas, a autora se atentou para os desafios enfrentados durante o ensino 

remoto, o uso de equipamentos tecnológicos e o processo de elaboração e entrega de 

atividades escolares, a fim de conhecer o novo funcionamento da escola em questão. 

As narrativas apontaram carências e ausências no desenvolvimento das atividades 

de ensino e gestão, como falta de acesso à internet e de equipamentos tecnológicos 

adequados para a adaptação ao ensino remoto. O apoio das lideranças e organizações 

locais foi de importância ímpar no transcorrer da pandemia e, apesar das omissões, a 

pesquisa revela estratégias adotadas pelo corpo escolar para enfrentar esses desafios, 

destacando-se o uso de materiais impressos.

Rememoramos, aqui, passagem de Ailton Krenak em Futuro Ancestral (2022) que 

caracteriza bem o conceito e a situação de escola, quando afirma que 

Escola não é prédio, mas uma experiência geracional de troca que deveria ser 

enriquecida e valorizada, na qual as pessoas que passaram por coisas distintas 

podem compartilhar conteúdos que ajudem as crianças a se prepararem para a 

vida adulta (Krenak, 2022, p. 59).

O capítulo 6, por sua vez, é de autoria de Estéfani Cecílio dos Santos e tem por título 
“Nossa Etnomatemática é a matemática do olhar: práticas de produção de artesanato 
Pataxó”. A pesquisa que origina o capítulo tem o intuito de ressaltar a importância 
do artesanato para o fortalecimento cultural e identidade do povo Pataxó. Através 
da escrita, a autora aborda as matemáticas envolvidas na produção dos artesanatos, 
entrelaçando as narrativas de indígenas Pataxó, contando com a própria, inclusive. 

A autora traz relatos pessoais, de diferentes lugares, a partir da experiência com a 
escola indígena – espaço para semear os saberes Pataxó –, motriz para o trabalho 

“



14

Colheita indígena  apresentação

de conclusão de curso. Ressalta, ainda, a importância do artesanato em sua vida, as 
aprendizagens compartilhadas com essa prática tão rica em história e intimamente 
atrelada à natureza. 

Por fim, o capítulo 7, do autor Icharuy Alves Braz, recebe o título “Reivindicações 
de jovens indígenas por meio do rap”. O capítulo dialoga, constantemente, com 
a produção de jovens rappers indígenas brasileiros acerca de reivindicações por 
território, saúde e educação. O texto   é entrelaçada por vídeos, músicas e letras de 
rap, inclusive do próprio autor, que também é rapper. 

Em palavras de Icharuy, TX Braz, em sua pesquisa de cunho bibliográfico,

Salve hayokunã dxaha iõp taputari, me apresento, agora, pataxó Icharuy 

Venho através do rap aqui falar o porquê das reivindicações de jovens indígenas 

através do rap eu pesquisei… 

Quero falar da luta que meu povo tem a um tempão 

Pela saúde, território e educação já que o rap faz a ponte e a união 

Resolvi usar as rimas como interpretação 

E quero deixar avisado que o rap é uma das casas da juventude indígena 

Que usa o poder das palavras, é um elo, certamente, que forma essa corrente 

E meu desejo é mostrar isso pra toda gente, 

guardar nesse trabalho também no coração 

Que nosso rap também dá voz à reivindicação 

Hoje canto pro mundo me escutar, 

mas o foco é que vejam o mundo de onde aprendi a cantar 

Através do olhar e de cada rima de quem luta 

Com ritmo e poesia.

Davi Kopenawa em diálogo com Bruce Albert em A queda do céu (2015) conta que os 
seus professores (do Bruce Albert) não o haviam ensinado a sonhar, mas os indígenas 
o fazem. O livro que aqui se abre contempla parte das produções e movimentos 
que eclodem, incessantemente, por meio da formação de educadores indígenas. Os 
sonhos, longe das utopias de consumo de um mundo marcado pelo capital, permeiam 
as manutenções de direitos e o enaltecimento de vozes muitas vezes silenciadas pelo 

clube da modernidade (Krenak, 2019). 

“



15

Colheita indígena  apresentação

Assim, o semear passa pela escolha adequada das sementes, pelo cuidado com o solo 

e pelo manejo da plantação. O fim esperado se concretiza com a colheita. Antes da 

seleção das sementes, primordialmente, deve-se ter em mente o que se pretende com 

o semear: Qual o intuito daquelas sementes e daqueles esforços? Não se pode esperar 

milho quando são semeados grãos de feijão. 

Fiquemos, então, com as composições dos estudawntes que, antes da semeadura, 

trazem seus territórios em seus corpos e, nas suas palavras, chamados de atenção e 

significação de lugares. 

Referências 

BURACO. Intérprete: Arnaldo Antunes. Compositor: Arnaldo Antunes. In: O SILÊNCIO. 
São Paulo: RCA records, 1996. 1 CD, faixa 8.

FORMAÇÃO Intercultural para Educadores Indígenas. Disponível em: https://fiei.fae.
ufmg.br/o-curso/. Acesso em: 24 set. 2023.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. 
Tradução de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Schwarcz S.A., 2015. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Schwarcz S.A., 2019.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Schwarcz S.A., 2022. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Prefácio: O recado da mata. In: KOPENAWA, D.; 
ALBERT, B. A queda do céu: palavras de um xamã yanomami. Tradução de Beatriz 
Perrone-Moisés. São Paulo: Schwarcz S.A., 2015. p. 8-50.

sumário



1o papel da mulher indígena Xakriabá 
em tempos de pandemia

Entre as telas e a terra

Luana Leite Pinheiro Bizerra



17

1
O que é ser mulher indígena hoje?

É nascer fazendo resistência. Nascer entendendo que a 
nossa mãe, a nossa avó, a terra, está sendo ameaçada. 

Que o nosso útero está sendo contaminado. Ser mulher 
indígena é, sobretudo, nascer nessa resistência de luta 

sem ter tempo nem medo. Diante de um genocídio de 
mais de cinco séculos, que nunca termina, ser mulher 

indígena e estar na luta não é exatamente uma escolha 
pelo ativismo, mas é um ato de resistência. Quando 

temos que escolher entre ter medo e continuar lutando 
pela vida, a luta pela vida é o que move essa resistência 

de ser mulher indígena. 
Célia Xakriabá

Inicio esta escrita com a pergunta “O que é ser mulher indígena hoje?” e retomo a 

fala de Célia Xakriabá como motor que me impulsiona a pensar sobre os modos de 

insurgência das mulheres Xakriabá em meio à vida que acontece durante a pandemia 

provocada pelo vírus Covid-19. Este capítulo de livro mostra um recorte de uma 

pesquisa desenvolvida para escutar mulheres indígenas Xakriabá que se reinventaram 

para resistir e lutar pela vida durante o período da pandemia, pois, como diz Célia 

Xakriabá, “luta pela vida é o que move essa resistência de ser mulher indígena”. 

Nesse processo de reinvenção, em meio a uma emergência sanitária mundial, as 

BIZERRA, Luana Leite Pinheiro. Entre as telas e a terra: o papel da mulher indígena Xakriabá em tempos de pandemia. In: 
TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita indígena: práticas 
investigativas como experiência de autoformação e afetação coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 16-39.

Como citar este capítulo



18

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

mulheres Xakriabá criaram mecanismos para resistir “Entre as telas e a terra”, para 

denunciar crimes ambientais, preservar e divulgar sua cultura, defender seus direitos, 

mostrar suas condições de vida, assim como às das suas aldeias e povo. Lutas, 

projetos e denúncias diárias que continuam vigentes e que foram/são colocadas na 

cena nacional, assim como internacional. 

Plataformas digitais como o YouTube se tornaram ferramentas de luta em tempo 

de isolamento social para os povos indígenas, assim como espaço fundamental na 

participação das mulheres indígenas nos processos de reivindicação e luta do povo 

Xakriabá. Essas plataformas virtuais passaram a ser usadas com maior intensidade 

pelos Xakriabás para superar a pouca participação, por exemplo, nas mídias televisivas 

durante a pandemia.

A internet, assim, acabou se fazendo um canal de comunicação fundamental para 

a transmissão de conhecimentos, de lutas e de reivindicações absolutamente 

pertinentes no contexto atual Xakriabá e brasileiro. A explosão de lives, de podcasts, 

de vídeos, de fotografias e de informativos com o protagonismo indígena alcançou 

destaque nas redes durante a pandemia. A união de esforços dos povos de diversos 

cantos do país no mundo virtual foi fundamental para a comunicação entre 

profissionais da saúde e indígenas localizados nos territórios mais distantes dos 

centros urbanos. Fato revelado e de igual importância foi a denúncia da falta de 

estrutura de redes de internet em muitos territórios indígenas. 

As mídias sociais como Instagram e Facebook também tiveram (e têm desempenhado) 

um papel importante, pois nelas muitas mulheres indígenas, não só Xakriabá, se 

fazem presentes e conseguem estender debates e reivindicações nascidas nas aldeias 

indígenas para outros lugares do mundo. 

A participação e reinvenção das mulheres Xakriabá na pandemia não só se deu na tela 

— no contexto digital —, mas, também, nas ações desenvolvidas no nosso território, 

isto é, no interior da nossa aldeia. Todas desempenhamos papéis importantes 

para a manutenção da vida. As mulheres Xakriabá participaram de forma ativa e 

determinante na construção e monitoramento das barreiras sanitárias do território, 

na elaboração de máscaras, na plantação de horta; no desenvolvimento de atividades 



19

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

escolares, nas atividades de cuidado às crianças e idosos, além da participação na 

segunda marcha das mulheres indígenas do Brasil a Brasília em setembro de 2021 em 

oposição ao “marco temporal”.

Plantação de horta

Fonte: Acervo da autora.



20

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Atividades escolares ativas

Fonte: Acervo da autora.

Além das mulheres Xakriabá ocuparem e lutarem pela terra e pela vida no interior 

da nossa aldeia, também ocuparam a tela digital como um mecanismo de luta. Esses 

fatos somados me motivaram a registrar e analisar, “Entre as telas e a terra”, o papel 

da mulher Xakriabá em prol da sobrevivência do nosso povo.

A pesquisa que me trouxe até esta escrita é importante para nós, mulheres Xakriabá, 

pois apresenta o trabalho que todas fazemos e que, repetidamente, é silenciado ou 

invisibilizado. Vejo esta pesquisa como um ato de reconhecimento do papel social, 

cultural e político da mulher Xakriabá, das suas vozes ativas e produtoras de luta e de 

resistência. As mulheres Xakriabá que figuram como parte do movimento indígena 

que, há centenas de anos, luta pela preservação da natureza e pela demarcação de 

terras, ecoam nesta escrita enunciando suas reivindicações nas mídias sociais e no 



21

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

território. A pergunta de pesquisa que me orientou foi: quais têm sido os papéis 

das mulheres indígenas Xakriabá no território em tempo de pandemia e qual a 

ressonância no contexto digital das lives como uma ferramenta de luta? 

Uma mulher Xakriabá envolvida na pesquisa:  
como foi desenvolvida esta pesquisa?

Para responder a essa pergunta, falarei como mulher indígena Xakriabá pesquisadora 

em meio à pandemia. A trajetória foi desafiadora, não só pelas condições de acesso 

precário à internet, mas, também, porque, na perspectiva da pesquisa Xakriabá, 

não se pode fazer pesquisa sentado num escritório: você precisa dos encontros, da 

conversa com os sabedores. Desde o início enfrentamos esse desafio. Ainda que desde 

o começo da pesquisa eu já contava com a minha orientadora, professora Carolina 

Tamayo, só interagíamos por meio da tela Eu não tive a oportunidade de conhecê-la 

pessoalmente, visto que todos os encontros que realizamos, conversas, caminhos, 

sugestões de leitura — tudo mesmo — foram virtuais, assim como muitas trocas de 

mensagem pelo WhatsApp. 

Nos primeiros encontros, conversamos, minha orientadora e eu, sobre o tema que eu 

queria pesquisar e foi por meio dessas conversas que fomos construindo a pesquisa. 

Minha orientadora sugeria leituras de artigos escritos por outros pesquisadores 

indígenas e fomos delimitando melhor o tema a ser abordado. Paralelamente, fomos 

pensando na pergunta e no objetivo e fizemos, também, um quadro da pesquisa. Nele, 

fui registrando tudo, cada pensar, cada orientação, de modo a construir um diálogo 

dentro do quadro da pesquisa. Para cada artigo lido, novas ideias surgiam e, por isso, 

esse quadro foi de suma importância para que eu não me perdesse em meio a tantas 

aberturas de conhecimento. 

Uma das leituras que mais me ajudou na construção do tema foi o artigo de Naine 

Terena de Jesus e Téo de Miranda (2020) intitulado “Educação escolar indígena 

em rota de convergência: lives, processos e futuro”. Os pesquisadores mostram 

o funcionamento da educação escolar indígena durante o início da pandemia 

analisando uma live de uma série de transmissões ao vivo realizadas pela mídia social 



22

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Facebook na página Tekoha Marane’y. Estes pesquisadores analisaram as narrativas 

construídas pelos educadores indígenas e apontaram realidades pouco conhecidas no 

desenvolvimento de aulas remotas. 

A partir da análise da live, interessei-me por pesquisar e analisar esses formatos de 

apresentação realizados por mulheres indígenas e percebi o quão importante era falar 

sobre esse lugar digital ocupado por nós. Foi assim que percebi que as lives serviram 

como instrumentos de resistência. 

O primeiro desafio foi delimitar quais lives eu analisaria. Eu percebi que não teria 

tempo suficiente nem ferramentas disponíveis para revisar e analisar todas as lives 

disponíveis no YouTube que contavam com a participação de mulheres indígenas. 

Assim, fiz um recorte junto à minha orientadora e decidimos, dessa forma, que 

concentraríamos o olhar nas lives produzidas por mulheres Xakriabá. Ainda em 

conversa com minha orientadora, nós conversamos sobre quais poderiam ser essas 

mulheres que consideraríamos na pesquisa e, finalmente, escolhi dialogar com Célia 

Xakriabá e com Flávia Xakriabá, duas referências para nosso povo. 

Entrei em contato com elas, perguntei se elas aceitavam participar de minha pesquisa. 

Conversei, também, com a liderança da minha aldeia sobre o meu projeto de pesquisa 

e pedi sua autorização. Célia e Flávia se dispuseram a me ajudar e logo marquei um 

encontro para falar do que se tratava meu tema de percurso. A liderança também 

gostou do meu tema e me incentivou a continuar estudando, buscando sempre mais. 

No dia 02 de março de 2021, fui conversar com Célia Xakriabá e apresentei o meu 

tema. Conversamos sobre ele, perguntei o que ela pensava desse meu interesse. 

Ela achou muito bom, me deu sugestões, e me enviou alguns arquivos para que eu 

pudesse pesquisar mais. 

Célia sugeriu considerar as ações desenvolvidas no território pelas mulheres 

durante esse período de pandemia e chegamos ao título “Entre as telas e a terra: o 

papel da mulher indígena em tempo de pandemia”. A sugestão foi mantida até o fim 

desta pesquisa. 



23

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

De forma paralela ao processo de coleta lives, eu li sobre o que algumas mulheres 
indígenas da América do Sul têm denominado por feminismo indígena. Um dos textos 
que li foi um dossiê de Julieta Paredes Carvajal (2014) sobre comunidades de mulheres 
criando comunidades. A autora fala sobre a necessidade de continuar lutando, pois as 
mulheres são maltratadas. 

Como Feministas Comunitárias, seguimos com o punho esquerdo levantado 

porque o sistema não foi derrotado, porque este sistema continua maltratando 

nossos corpos e os corpos de nossos irmãos e a natureza. Este sistema de 

opressões se recicla permanentemente desde que foi construído. Não é um 

sistema natural, foi historicamente criado e também terminará historicamente 

pela ação revolucionária dos povos. Por isso não baixamos o punho esquerdo 

e essa segue sendo a forma como nos comunicaremos entre aqueles que 

acreditam que a Utopia é possível – luta que segue caminhando entre a paixão 

pela utopia e a teimosia de nossas lutas para consegui-la (Carvajal, 2014, p. 1). 

Depois de ler essas pesquisas e artigos, eu percebi, ainda mais, que era necessário 
falar sobre as vozes das mulheres Xakriabá, pois “nós mulheres sempre estivemos 
nas lutas de nossos povos, mas não querem que sejamos vistas” (Carvajal, 2014, p. 1). 
A participação das mulheres indígenas existe desde as nossas ancestrais, porque luta 
não é só sair para conquistar algo, a luta da mulher indígena é constante, seja para 
tentar sustentar a família, lutando para conseguir alimento, para criar seus filhos, 
produzindo seus próprios alimentos e, também, produzindo materiais para manter a 
renda, sempre no coletivo. Nas palavras de Célia Xakriabá: 

Existem algumas mulheres indígenas que se colocam no lugar de feminista, mas 

eu digo que não dá para ser feminista sozinha, no individual. Para mim, a luta 

vem do coletivo. Então, a luta das mulheres indígenas surge antes do movimento 

feminista. Eu não me considero nesse lugar porque, para mim, mais importante 

do que o conceito, da vertente, é a luta coletiva, que parte do chão, do território. 

Fico refletindo sobre isso porque quando a gente pergunta para as mulheres 

mais velhas, parteiras e benzedeiras, elas não se sentem nesse lugar do conceito. 

Porque não é uma coisa que nasce de dentro. E eu acredito muito nas coisas que 

nascem de dentro porque existe muita guerra dos conceitos.

A seguir, uma lista de vídeos e lives de Célia Xakriabá, realizadas em 2020 e 2021: 

“

“



24

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Vídeos 

Visita virtual à Exposição Mundos indígenas: recado de Célia Xakriabá (21/09/2020). 

 https://www.youtube.com/watch?v=gh8uHCgsj3o

No existe educación sin derecho territorial (22/03/2021). 

https://www.youtube.com/watch?v=rLqIy1Sv-2Q

Celia Xakriabá é liderança indígena, defensora da cultura e dos direitos dos povos (01/09/2020).  

https://www.youtube.com/watch?v=v9W3zRblEMw



25

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Lives

Resistência Xakriabá - Em Tempos de Enfermidade Outras Epistemologias  

de Cura (Part. Célia Xakriabá) (26/06/2020).  

https://www.youtube.com/watch?v=7eCSTPo6QS

“Como se calar diante de um ataque, diante de um genocídio?  

Que a terra grita, que as MULHERES gritam, mesmo quando estamos em silêncio” (05/09/2020).  

https://www.instagram.com/tv/CEwnnhcHRM3/?utm_source=ig_web_button_share_sheet

Repressão policial contra indígenas em Brasília (22/06/2021). 

https://www.instagram.com/tv/CQbY1DcnLTo/?utm_source=ig_web_button_share_sheet

https://www.instagram.com/tv/CQbY1DcnLTo/?utm_source=ig_web_button_share_sheet


26

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Assisti uma a uma, classifiquei-as e foi assim que foram construídos os arquivos da 

pesquisa. Separei as lives de Célia Xakriabá por tema, considerando as seguintes 

categorias: lives sobre a mulher indígena no meio da vida em pandemia, lives sobre 

educação em tempo de pandemia, lives sobre território em tempo de pandemia e lives 

em que se vinculava mulheres, educação e território. Ao assistir as lives, selecionei 

pequenos fragmentos das falas de Célia. Para mim foi difícil escolher os fragmentos 

porque todas as falas eram, por mim, sentidas como importantes. Durante esse 

processo, fui registrando pensamentos que dialogavam com as falas dela. Isso me fez 

refletir sobre meu objetivo. 

Ao longo da pesquisa, eu pensei em outras ações que foram desenvolvidas na pandemia 

por mulheres na minha aldeia e convidei a dona Ana para conversar, ainda que para 

esta escrita não me aprofundarei nela. Vale a pena notar a importância que ela e que 

suas ações tiveram na nossa comunidade no que se refere à soberania alimentar. 

Destaca-se ainda que, para efeitos desta escrita, eu vou colocar meu olhar nas lives 

e não nas outras ações desenvolvidas por mulheres Xakriabá que registrei na minha 

pesquisa como um todo. 

Diálogos com Célia Xakriabá: as lutas na tela com um pé na aldeia

os povos indígenas de Minas Gerais amansou a escola ao nosso favor, por 

isso que eu discuto muito sobre o barro, o jenipapo e o giz, como que nós 

aprendia antes dessa instituição escola, antes da escola levantada, antes 

dessa presença institucional da escola. Antes da educação escolar indígena, 

existia a educação indígena (Celia Xakriabá, “Resistência Xakriabá - Em 

Tempos de Enfermidade Outras Epistemologias de Cura”, 23min 14s). 

eu compreendi profundamente o sentido da educação territorializada porque 

educação territorializada é o caminho da cura para essa outra educação, não 

é saindo capturando os rituais para dentro da escola, não é sair capturando 

os nossos mais velhos para dentro da escola, mas a escola deslocar pra roça, a 

escola deslocar para retomada, a escola deslocar para fazer pintura corporal, 

para pegar o jenipapo, e não achar o jenipapo pronto para colocar no corpo. 

Existia uma 
escola 

na vida…

… e uma 
vida na  
escola.



27

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Então é esse deslocamento da escola porque, para nós, antes da escola 

chegar na comunidade já existia a comunidade, por isso sempre existe uma 

escola da vida, e uma vida na escola (Celia Xakriabá, “Resistência Xakriabá - 

Em Tempos de Enfermidade Outras Epistemologias de Cura”, 24min 41s).

Essa fala de Célia Xakriabá nos lembra muito sobre a educação que é nossa, dada 

pelos mais velhos, um ensinamento sobre como ouvir, sobre como respeitar e sobre 

como tratar. Quando eu falo sobre o ensinamento de ouvir, me lembro das rodas de 

conversa à noite em que sentávamos todos para ouvir as histórias. Sobre a questão do 

respeito, lembro-me que sempre nos chamavam a atenção para que respeitássemos 

os mais velhos que nós, e aí, já engajados, aprendemos sobre como tratar as pessoas, 

fossem os familiares ou as pessoas de fora. Temos o costume de chamar os mais 

velhos de tia ou tio. 

Então, antes de termos um prédio como escola para poder falar sobre a educação 

escolar indígena, nós já tínhamos uma educação indígena própria: as nossas práticas 

tradicionais foram e sempre serão nosso modo de ensino e aprendizagem tradicional.

Pensar na territorialização da escola diz sobre movimentar os alunos da escola até as 

nossas práticas tradicionais, o que é um grande ensinamento, porque é mais significativo 

aprender colocando a mão na massa do que explicar em um quadro como se faz. Quando 

Célia fala do jenipapo, imaginamos a interação dos alunos na preparação de uma tinta. 

Quantas vezes vimos na aldeia um grupo de alunos com os seus professores indo à lagoa 

pegar o barro para fazer os artesanatos e que, depois de prontos, ficavam expostos na 

escola para todos verem? Para todos contemplarem o resultado daquele deslocamento da 

escola até a lagoa, ou até o pé de jenipapo e também até os nossos mais velhos, que são 

nossos livros vivos. É muito comum aqui na comunidade as pesquisas com os mais velhos, 

visto que sempre existiu uma escola da vida.



28

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

C
él

ia
 X

ak
ri

ab
á.

 F
ot

o:
 E

dg
ar

d 
Ka

na
yk

o.



29

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Momento de terra-aula

por isso que nesse momento de imposição de teleaula nós estamos num momento 

de terra-aula e muito mais do que uma plano de trabalho pra escola, um plano 

pedagógico. Nós estamos num plano de vida e quem tem muito mais condição 

de falar de renovar e reinventar esse momento do calendário s omos nós, porque 

nós não considera que nós estamos sem fazer nada, nós não considera que as 

crianças estão sem fazer nada, elas estão vivendo muitas vezes um tempo que 

foi sequestrado com o tempo da escola, foi uma ruptura também, acaba que 

perdendo também muito tempo dessa relação com os pais, dessa relação com os 

mais velhos. É claro que nós temos a educação como uma ferramenta de luta, mas 

nós lutamos por uma educação do jeito que a gente quer, sem matar o que a gente 

é (Celia Xakriabá, “Resistência Xakriabá - Em Tempos de Enfermidade Outras 

Epistemologias de Cura”, 28min).

É necessário falar sobre as relações de antes, sobre o que foi se perdendo com o 
processo de escolarização dos indígenas, com a escola entre “quatro paredes”. Em uma 
escola tradicional não indígena o aprendizado acontece através da escrita, entretanto, 
na educação indígena a maior aprendizagem vem das nossas práticas culturais. Está ali, 
naquele observar dos pais fazendo, ali, ao sentar-se com os avós para somente ouvir. 

Com as teleaulas1 e a manutenção das escolas fechadas durante um longo período 
durante a pandemia da Covid-19, tivemos a oportunidade de recuperar a participação 
das crianças e jovens em muitas atividades tradicionais das quais eles não participavam 
por estarem no tempo escolar. Por exemplo, a pesquisa. Como foi um tempo para ficar 
em casa, em vez de pesquisar por meio de livros, as crianças se sentaram com os avós 
e fizeram o pesquisar indígena. Aprenderam, também, com os pais e tios, porque, para 
nós indígenas, esse é um grande método de aprendizagem.

Nós também territorializamos a escola, ocupamos nossa casa de cultura da aldeia 
Sumaré 1. Em outras escolas estariam usando uniformes, mas nossos uniformes são as 

1   Aula ministrada à distância, através do uso de uma Tecnologia de Comunicação, como a TV, 
o computador conectado à internet, celulares ou outros instrumentos que veiculem áudio e/ou 
vídeo. 

“



30

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

roupas de palha, feitas pelos professores de cultura, e os alunos estão fazendo o ritual, 
mostrando o que aprenderam. É uma forma de valorizar nossa cultura. Com isso, 
nossos alunos já crescem com um olhar diferenciado sobre a aprendizagem e sobre a 
escola, aprendendo a viver em todas as formas a nossa cultura.

Independentemente do que as crianças aprendem para fora das comunidades ou 
nas mídias sociais – vemos que as crianças estão muito bem informadas por conta 
da internet –, quando plantamos a semente da cultura e cuidamos do manejo, 
intercalando a tradição com a cultura ocidental, temos a certeza de que nossos 
futuros adultos serão participativos na defesa dos nossos direitos.

Quem tem território tem para onde voltar

Mas quem tem território tem lugar para onde voltar. Quem tem território, 

tem mãe, tem colo e tem cura, e as mulheres representam como essa cura 

do século XXI, também. E as mulheres indígenas sabe o que é isso, porque 

quando pergunta pra nós se nós estamos com medo, nós temos respondido que 

‘apenas quem tem cicatrizes profundas sabe o remédio que cura’. Nós, mulheres 

indígenas, temos ainda cicatrizes dos processos… Ainda do estupro… Ainda da 

colonização. (Célia Xakriabá, “Como se calar diante de um ataque, diante de um 

genocídio? Que a terra grita, que as MULHERES gritam, mesmo quando estamos 

em”, 11min 46s). 

Porque o território é para além do meio ambiente, o território é a totalidade da 

nossa vida, porque o corpo é território, mas o território também é corpo. Estão 

as pessoas nesse momento… Muito mais do que pensar política, precisamos 

pensar o reencantamento pela vida e ressentimentar, nós temos o desafio de 

tentar reflorestar os corações. (Célia Xakriabá, “Como se calar diante de um 

ataque, diante de um genocídio? Que a terra grita, que as MULHERES gritam, 

mesmo quando estamos em silêncio”, 2min 22s).

O território é nosso galho, mas também é semente que nos conecta com nossa 

matriz mais profunda da relação com o sagrado. O território é nossa morada 

coletiva, mas é também nossa morada interior (Célia Xakriabá, “Visita virtual à 

Exposição Mundos indígenas: recado de Célia Xakriabá”, 1s). 

“



31

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

o território não é metade do nosso corpo: o território é a totalidade, é o ser 

bicho, é o ser semente, é o ser gente não deixar ser somente (Célia Xakriabá, 

“Visita virtual à Exposição Mundos indígenas: recado de Célia Xakriabá”, 27s). 

Ao escutar estas falas da Célia eu aprendo muito, porque vejo a importância do nosso 

território, a importância de sairmos para buscar conhecimento. Mas, nossa maior 

obrigação, ainda, é voltar para o nosso território. Faz muito sentido, para mim, o 

ditado “um pé no mundo, um pé na aldeia”. É no território que nos conectamos com 

o nosso ser, que limpamos nossa alma dos males que nos contagiam por este mundo 

afora. É no território que as nossas forças se renovam, é no território que, além de ter 

o colo da família, temos os colos das sombras da natureza, temos os riachos que nos 

limpam a alma, acalmam o coração. A natureza é vida. A natureza também é mãe, é 

filha, é mulher, porque só uma mãe sabe o remédio que cura o seu filho, e esse papel a 

natureza nos faz muito bem: uma terapia, uma mãe. Só quem chega cansado dos dias 

de luta sabe valorizar uma hora sentado à sombra de uma árvore – e a árvore sabe o 

que nós buscamos –, ouvindo os cantos dos pássaros, a voz do riacho. 

A natureza mãe nos cura internamente e inteiramente.

Fo
to

: C
él

ia
 X

ak
ri

ab
á,

 p
or

 E
dg

ar
d 

Ka
na

yk
o.



32

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Demarcação territorial e a sobrevivência da Mãe Terra

todos os territórios indígenas do Brasil que eu conheço só foi demarcado depois 

da morte de uma liderança indígena, porque estar vivo parece ser algo tão comum, 

mas, para os povos indígenas o que está em ameaça hoje é o nosso modo de vida, 

é a nossa identidade, é a nossa relação com o território. E nós, povos indígenas, 

nós somos o termômetro do mundo, porque o dia que nós, povos indígenas, dá o 

último suspiro, isso significa que a humanidade já não vai mais conseguir respirar. 

(Célia Xakriabá, “Celia Xakriabá é liderança indígena, defensora da cultura e dos 

direitos dos povos”, 1min 16s).

Nós, indígenas, sofremos quando uma certa área de preservação é destruída porque 
nos sentimos parte da mãe terra. Sofremos quando atacam nossos parentes porque 
somos todos irmãos. Nós, ao preservarmos uma mata, não buscamos apenas 
nosso próprio interesse, porque para sobrevivermos – os não indígenas também – 
precisamos da natureza. 

Nós sofremos quando ouvimos que “é muita terra para pouco ‘índio’”. Quando 
demarcamos a terra, é um direito nosso. Quantos mais de nós precisarão morrer 
para tentar preservar os nossos direitos, para tentar melhorar o mundo? A terra sofre 
com tanta destruição, a terra é mãe, ela sente quando queimam seus frutos, quando 
queimam nossas histórias. Para que nós, indígenas, sobrevivamos não basta estar 
vivos, temos conexão com a natureza, tem toda uma ciência envolvida.

Quando falamos que estão nos matando aos poucos, não nos referimos somente 
matar uma pessoa, mas sim a matar nossos modos de viver, de sustentar, de se 
conectar com a natureza. Célia Xakriabá fala que a mão que corta as árvores e 
sustenta a motosserra do desmatamento ilegal é a mesma que corta nossos direitos 
indígenas. Embora não sejamos reconhecidos como melhores artilheiros, somos os 
melhores zagueiros, defendemos nossos biomas, sustentamos o “pulmão do mundo”. 
Com o desmatamento, porém, quando uma árvore é cortada, uma vida também o 
é. Nos perguntamos: o que o progresso da morte vai fazer? Onde essa caneta vai 
escrever no dia em que todas as árvores forem cortadas? Por isso, continuamos 
aprendendo a cada dia muito mais com a árvore viva do que com um papel morto.

“



33

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

Luta das mulheres indígenas para além da fronteira

As participações femininas nas lutas por nossos direitos, a responsabilidade, a atenção 
ao sair de nossa casa (que é a aldeia) e ir acampar em outro território em busca de 
nossos direitos mostra que as mulheres indígenas Xakriabá e de outros povos levam a 
sério o trabalho comunitário. Nossas mulheres guerreiras não se intimidam: saem de 
suas aldeias determinadas para lutar com a certeza de que vão voltar. Mesmo diante 

das ameaças, saem daqui e vão para a luta.

Neste tempo de pandemia, nós, povos indígenas, enfrentamos muitos desafios e as 

telas, funcionando graças a internet, se tornaram ferramentas a nosso favor, pois 

muitas guerreiras se reuniram através dos encontros online juntamente com os 

homens. Com o avanço da vacinação em 2021, a luta continuou. A s mulheres foram 

para Brasília, para a II Marcha das mulheres indígenas, com 5 mil pessoas acampando, 

172 povos participantes. Entre 22 a 28 de agosto, houve, também, a maior mobilização 

indígena da história em Brasília, levando as pautas do movimento indígena para 

milhões de pessoas. 

Durante o mês de agosto de 2021, o acampamento “Luta pela vida” esteve ocupado por 

6 mil pessoas de 176 povos diferentes. Foram 15 milhões alcançados em todas as redes 

da Articulação dos Povos indígenas do Brasil (APIB), com 3.100 matérias publicadas 

por organizações da imprensa nacional e internacional. Também se reuniram grupos 

de jovens estudantes querendo garantir os nossos direitos de estudar e de Bolsas 

Permanência, pois esta é uma das principais políticas de assistência estudantil para 

os povos indígenas e quilombolas nas universidades. O corte nas Bolsas Permanência 

do MEC contribuiu e contribui para o desmantelamento do acesso à educação 

universitária para indígenas: “Não vai ser um spray de pimenta que vai tirar nós da 

luta, a luta é contínua, já enfrentamos isso uma vez, não é a primeira vez e, com 

certeza, essa não é a última” (Célia Xakriabá, “Repressão policial contra indígenas em 

Brasília”, 1min 39s).

O indígena é insistente, resistente e persistente. Mesmo diante de tanto ataque para 

intimidar, cada vez que volta para o território para lutar, volta ainda mais forte e 

confiante, sem medo de morrer. Como muitos falam: “se for para morrer, morreremos 



34

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

lutando”. O território do qual falo é o chão de Brasília, onde muitas vezes levamos 
balas de borracha, spray de pimenta e muitas outras humilhações. Eles se esquecem, 
porém, que o indígena já nasce preparado, porque já nasce na luta.

Como se calar diante de um ataque, diante de um genocídio? Que a terra grita, 

que as MULHERES gritam, mesmo quando estamos em silêncio, porque a terra 

tem muitos filhos, a terra tem muitas mães, e as mães choram quando veem seus 

filhos também violentados. (Célia Xakriabá, “Como se calar diante de um ataque, 

diante de um genocídio? Que a terra grita, que as MULHERES gritam, mesmo 

quando estamos em silêncio”, 39s).

Essa fala de Célia vou juntar com outra, muito forte: “Somos um povo que resiste pela 
força do maracá, a orientação do pensamento vem da força do cantar, porque antes 
de existir o Brasil da coroa existe o Brasil do cocar, vamos continuar passando urucum 
e jenipapo, mas a boiada não vamos deixar passar”.2

“Não existe educação, não existe escola, sem o direito territorial”

É importante considerar também o nosso modo de vida como forma de 

conhecimento tradicional (Célia Xakriabá, “No existe educación sin derecho 

territorial”, 8s).

As lideranças Xakriabá que a escola ajuda demarcar território, por isso que eu 

falo que nós não exatamente só apropriamos da escola, nós amansamos a escola, 

porque a escola também chega no nosso território tentando nos colonizar (Célia 

Xakriabá, “No existe educación sin derecho territorial”, 34s).

É importante reconhecer os conhecimentos indígenas como uma forte potência 

de conhecimento de cura (Célia Xakriabá, “No existe educación sin derecho 

territorial”, 1min 01s).

E nem um governo vai conseguir acabar com a nossa ciência, porque a ciência 

mora dentro de nós e dentro dos territórios indígenas (Célia Xakriabá, “No existe 

educación sin derecho territorial”, 1min 37s).

2   Célia Xakriabá, “No existe educación sin derecho territorial”, 48s.

“

“



Sim! Não existe educação, não existe escola, sem o direito territorial

O que eu, Luana, digo sobre isto?

A nossa fonte de sabedoria

é sempre buscar para aprender

e os nossos anciãos nos ensinam

um jeito mais fácil de viver

é nos contos deles, nas explicações de vida

que aprendemos o verdadeiro significado

que antes de ter chegado à escola

já tínhamos um grande aprendizado

para nós indígenas Xakriabá

a escola tivemos de amansar,

pois queriam trazer um ensinamento

com um jeito próprio de ensinar.

Mal sabiam aqueles professores brancos

que por mais que não sabíamos o que era um livro de papel

para todos nós Xakriabá

nossos anciões são livros vivos

são nossa literatura em cordel

tivemos a necessidade de territorializar

nosso próprio espaço na faculdade

não somente se tratando de espaço

mas também no jeito de aprender e repassar

e os nossos direitos de usar e ocupar.

É muito bom aprender outros conhecimentos

dados pelos professores das faculdades

mostrando outros tipos de ciências

observando aquele ensinar e as realidade dos docentes

um grande passo já demos

um espaço na faculdade conquistamos



territorializando um jeito nosso de aprender

sem deixar passar o ensino ocidental

pois é essas dificuldades que no dia a dia enfrentamos.

Com mais de 200 trabalhos que investigamos

chegamos à conclusão que todos nós indígenas

temos nosso próprio jeito de fazer pesquisa

além de pesquisarmos os livros

a aldeia é o nosso ponto de partida.

Por mais que nossas mentes esteja expandidas

nossos pés continuam firmes na aldeia

é buscando conhecimento dos mais velhos

que podemos chegar vivos como a chama de uma candeia.

Depois de dias olhando os trabalhos

feito por indígenas na universidade

foi lendo os trabalhos que conheci

as riquezas dentro das diversidades.

Porém mesmo com as diversidades

somos movidos na pesquisa pelo jeito tradicional

que fazemos e colocamos nossos conhecimentos

bem diferente das pesquisas ocidental.

Procurei por palavras que tratam de matemática

mas se você não souber primeiro entender

não achará esses tipos de palavras

pois a matemática mesmo

está no nosso jeito de viver.

Pra nós a matemática não é um conteúdo

para quem não sabe e querer conhecer

a matemática tradicional

está no nosso jeito de fazer.



Quando os indígenas territorializam na universidade

criamos nosso próprio território de lutar e para aprender

derrubando aquele sistema imposto

mostrando toda a nossa força de querer

assim fazendo a nossa aprendizagem tradicional prevalecer,

por isso é normal ver em uma pesquisa feita por indígenas

a nossa forma tradicional e cultural de viver, mostrando cada disciplina 

presente no dia a dia e assim é a nossa forma de ensinar e aprender.



Aprendizagens de uma pesquisa com um pé na aldeia 
e um pé na universidade

Ao finalizar este capítulo, eu concluo que todas as mulheres fazem luta, cada uma 

de uma forma diferente e para benefícios coletivos. Cada uma faz e vive na luta, mas 

muitas não se reconhecem como coluna de sustento, seja na luta familiar ou na luta 

para com todos. Para elas, parece ser só um dever, mas é mais que isso, é resistência. 

Aprendi que, mesmo que ainda a luta seja constante, a força da mulher indígena 

também é e, de acordo com os relatos e com os artigos que li, a força da mulher vai 

muito além: é uma força coletiva que cada vez mais se fortalece e cresce.

Esse trabalho me permitiu conhecer várias outras realidades, de outros povos, 

de mulheres indígenas e não indígenas, me fez pensar melhor sobre a relação das 

mulheres com o mundo atual, e repensar também como as mulheres desde antes 

já faziam lutas. Com as lives de Célia aprendi muito sobre como a gente, enquanto 

mulher, pode usar os meios tecnológicos como ferramenta de luta, mesmo estando 

em casa. Sabemos que o mundo vem se transformando cada vez mais, entretanto 

aprendi que podemos usar tudo isso a nosso favor.

Guardo comigo cada palavra ouvida nas lives, palavras de fortalecimento, de 

resistência e de inspiração. Hoje tenho a mente expandida de tanto conhecimento 

que aprendi e que vou levar para a vida toda. 

Sônia. Flávia.Nety. 
Juliana.Elisa.Célia. 
Samela.Txai.Telma. 

Rosália.Antônia.Bia. 
Janaína.Jozi.Thaís. 
Thyara.Puyr.Flávia. 

Sabrina.Yekan.Anna. 
Cacique Pequena.Cisa. 

Dona Ana.Amanda. 
Carolina.Luana.

38

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra



Referências 

CARVAJAL, Julieta Paredes. Dissidência e Feminismo Comunitário. Gesto decolonial, 
v. 11, n. 1, 2014. Disponível em: https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-
decolonial-gesture/11-1-dossier/e111-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.
html. Acesso em: 20 set. 2023.

DE JESUS, Naine Terena; DE MIRANDA, Téo. Educação escolar indígena em 
rota de convergência: lives, processos e futuro. Revista Latinoamericana de 
Etnomatemática, v. 13, n. 1, p. 174-188, 2020. Disponível em: https://www.redalyc.org/
journal/2740/274065702010/274065702010.pdf. Acesso em: 20 set. 2023.

MEDINA, Martina. Célia Xakriabá: curar a terra é curar a nós mesmos. YAM, 2020. 
Disponível em: https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-
terra-curamos-a-nos-mesmos. Acesso em: 20 set. 2023.

39

Colheita indígena  Luana Leite Pinheiro Bizerra

sumário

https://www.redalyc.org/journal/2740/274065702010/274065702010.pdf
https://www.redalyc.org/journal/2740/274065702010/274065702010.pdf
https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-mesmos
https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-mesmos


2Participação das mulheres 
Xakriabá na política interna e seus 

impactos na vida comunitária

Edinalva Fernandes Ribeiro
Ailton Nunes Ribeiro



41

2
Apresentação

Escolhemos falar com/sobre/para as mulheres indígenas Xakriabá que sempre 

estiveram engajadas na luta e na participação da política interna de nosso povo, ainda 

que na academia pouco falemos delas para dar reconhecimento ao importante papel 

que elas têm. As mulheres que, mesmo quietinhas em seus lugares, sem aparecer, 

são protagonistas fundamentais em todas as atividades relacionadas com as políticas 

internas. Entendemos que as mulheres sempre estiveram nas lutas dos seus povos, 

mas não querem que sejam vistas (Carvajal, 2014, p. 1).

Ainda que saibamos que olhar e falar da mulher indígena não é uma tarefa fácil, nós 

acreditamos na força que elas têm e nos desdobramentos que elas fazem para dar o 

melhor para suas famílias, para trabalharem na roça, para serem artesãs, parteiras, 

benzedeiras, ativistas e, inclusive, trabalharem fora de casa. A mulher indígena tem 

muitas qualidades e uma delas é conseguir fazer muita coisa ao mesmo tempo. 

O patriarcado — no olhar machista — tem colocado a mulher indígena só como 

reprodutora, mas, com esta pesquisa, queremos reivindicar o papel das mulheres 

Xakriabá na política e na organização interna de nosso povo. 

RIBEIRO, Edinalva Fernandes; RIBEIRO, Ailton Nunes. Participação das mulheres Xakriabá na política interna e seus 
impactos na vida comunitária. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes 
(org.). Colheita indígena: práticas investigativas como experiência de autoformação e afetação coletiva. Belo 
Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 40-59.

Como citar este capítulo



42

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Para a realização deste trabalho, nos inspiramos em várias histórias de luta de 

algumas mulheres Xakriabá, e escolhemos a história oral como atitude metodológica 

para registrar as suas histórias de vida e trajetórias. Essa metodologia foi por nós 

escolhida considerando alguns elementos apontados no artigo intitulado “A força de 

contar histórias: tradição oral indígena e história oral em Roraima” de Souza, Silva e 

Spotti (2013). Nele, percebemos que 

um dos motes para a narração é (re)passar as experiências vividas no dia a dia, 

difundi-las e socializá-las no interior dos grupos sociais. Como prática social, “a 

força de contar histórias se faz, permanecendo, necessária e vigorosa, através 

dos séculos” (Gotlib, 2004, p. 6). No âmago da cultura indígena, a narração oral 

agrega a memória de várias épocas ao presente, constituindo-se como um dos 

pilares para que as tradições não se percam, para que os grupos se reconheçam 

e se deem a conhecer (Souza; Silva; Spotti, 2013, p. 214-215).

Assim, partimos da concepção de que há muito valor em guardar as histórias orais das 

mulheres indígenas Xakriabá que participam da política interna de nosso povo, pois 

delas podemos aprender como têm sido desenvolvidas diferentes estratégias internas 

para a manutenção da nossa cultura. Ouvir às histórias do passado para pensar nosso 

presente, tendo ciência do fato de sempre ter alguém que nos precedeu, as memórias 

do passado que se fazem no presente. 

Tivemos, também, como referência o Trabalho de Conclusão de Curso de Luana 

Xakriabá, formada no FIEI (2022), já que nessa pesquisa são citadas várias mulheres 

Xakriabá e seu histórico de luta, com o foco maior em Célia Xakriabá, mulher que 

também é uma referência para nós, e influencia outras mulheres a se engajarem na 

luta. Na pesquisa, também se fala de Tia Ana, mulher que, mesmo com uma idade 

avançada, trabalha em casa e ainda planta roça sozinha. Convidamos os leitores deste 

capítulo de livro a lerem também a pesquisa de Bizerra (2022), na qual há falas de 

Célia muito importantes, como “ Nós mulheres indígenas estamos em ameaça quatro 

vezes porque nós saímos para um território que não é nosso em busca da luta e por 

ser mulher, por ser jovem e principalmente por ser ativista dos direitos humanos” 

(Célia Xakriabá apud Bizerra, 2022, p. 53). 

“



43

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Nessa fala de Célia, aprendemos como as mulheres sofrem ameaças e agressões, e 

é por esse objetivo que ela luta para empoderar e para fortalecer outras mulheres a 

fazerem parte dessa luta que é também coletiva. A mulher indígena carrega no sangue 

a força de luta e dedicação pelo seu povo. 

Com esta pesquisa e a leitura de vários artigos, percebemos a importância das 

mulheres Xakriabá na participação política interna. Vimos a transformação que 

aconteceu em relação ao aumento da participação das mulheres nas políticas 

partidárias. Assistimos à live de Papiõn Cristiane1 e, com ela, aprendemos que 

o patriarcado e o feminismo são europeus e não indígenas, mas que foram se 

incorporando de várias formas nas culturas indígenas. Então, é fundamental entender 

os papéis e lugares que as mulheres indígenas vêm reivindicando nas comunidades, 

inclusive a sua participação na política interna. 

Depois de assistirmos a algumas lives e termos passado por esse processo de leitura 

de vários artigos, só afirmamos o nosso interesse de falar sobre esse processo de 

luta das mulheres guerreiras Xakriabá. Com a pandemia em 2020, ficou difícil de nos 

encontrarmos pessoalmente com as mulheres que seriam entrevistadas; então, fomos 

nos comunicando via WhatsApp. Algumas entrevistas foram feitas por WhatsApp, 

como a de Flavia Correa, integrante da Articulação Nacional das Mulheres Indígenas 

Guerreiras da Ancestralidade (ANMIGA), e a da jovem ativista Artemisa Xakriabá, que 

está cursando psicologia em Santa Maria - Rio Grande do Sul. Por fim, a entrevista de 

Fernanda Xakriabá, assessora da deputada Célia Xakriabá. 

Ainda que o foco da nossa pesquisa seja a participação das mulheres Xakriabá na 

política interna, não podemos deixar de reconhecer como elas estão cada vez mais 

participando da política partidária. Em 2016, tivemos a participação de uma jovem 

na política partidária não eleita e em, 2020, tivemos a participação de mais duas 

mulheres indígenas na política partidária, candidatas a vereadoras, também não 

eleitas. Em 2022, tivemos a conquista de ter uma candidata a deputada Federal eleita: 

Célia Xakriabá que sempre foi partícipe nas políticas internas do nosso território. 

1   Disponível  em: https://www.youtube.com/watch?v=LiB7CofUEoo.

https://www.youtube.com/watch?v=LiB7CofUEoo


44

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Desenvolvimento da pesquisa 

Para o desenvolvimento da nossa pesquisa, partimos das vozes de seis mulheres 

indígenas, reconhecendo as nossas guerreiras que estão na memória, assim como as 

mulheres que ainda estão nessa trajetória de luta e dedicação em busca de melhorias 

para o nosso povo. Decidimos nos aproximar da história oral, pois entendemos que 

essa forma de fazer pesquisa nos permite conversar com cada uma das seis guerreiras 

sobre seu passado de luta e labuta, assim como sobre seu presente. Vemos neste 

exercício a possibilidade de falar dos seus costumes para compreender o passado, 

entender o presente, e assim predizer o futuro, mostrando como as mulheres sempre 

estiveram e ainda estão engajadas na luta. Entrevistamos mulheres de várias idades do 

território Xakriabá. Queríamos entender como eram os seus passados, os costumes, 

dificuldades que enfrentaram para poder ocupar os grandes espaços que estão hoje.

A história oral é uma forma de guardar as memórias dos nossos guerreiros, que pouco 

sabem expressar em um papel o que já vivenciaram.

 Entretanto, assim como os documentos escritos podem ser tendenciosos, 

por atenderem a interesses, escolhas e seleções do que se escreve ou se omite 

da história oral que é ancorada na memória e não está imune aos efeitos da 

tendenciosidade, ora como superestimação, ora como subestimação dos fatos, 

‘a memória é seletiva. Nem tudo fica gravado. Nem tudo fica registrado […] 

a memória também sofre flutuações sendo expressa nas preocupações do 

momento, constituem um elemento de estruturação da memória’ (Pollak, 1992, p. 

4 apud Staniski; Floriani; Silva, 2016, p. 123).

Tio Valdemar Fernandes (em memória), ancião da aldeia da Barreiro Preto, dizia que 

tudo o que ele sabia queria compartilhar com os mais novos, mas não tinha o domínio 

da escrita e nem tudo que ele sabia cabia em um papel. Por isso ele fazia questão de 

ser filmado ou gravado nas suas entrevistas, pois dizia que sua lembrança era curta, 

uma hora lembrava depois já não lembrava mais. Por isso, vemos a história oral como 

uma forma de guardar a memória de nossos anciões, e é com base nas histórias de 

luta do passado que os jovens estão construindo o seu futuro para correr atrás dos 

seus direitos. 

“



45

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Não nos interessa mostrar semelhanças e explicar diferenças entre as experiências 

vividas destas mulheres no contexto de organizações de políticas internas Xakriabá. 

O nosso interesse está em registrar essas histórias para a memória de nosso povo 

e aprender de suas trajetórias e de suas dificuldades em relação à visibilidade e à 

garantia de seus espaços não só no âmbito familiar, mas, também, na política, na 

educação e na ciência. Em tudo. Para cada uma de nossas convidadas elaboramos um 

roteiro de questões específicas. 

Dentre as convidadas, está Dona Maria José, mais conhecida por “Zeza de João”, uma 

pessoa que sempre esteve pesquisando universidades com cotas para indígenas, e além 

de trabalhar na escola como educadora, ainda ajuda os jovens Xakriabá a se inscreverem 

nas universidades. Convidamos, também, a Artemisa Xakriabá, jovem ativista graduanda 

no curso psicologia na UFSM, interessados em saber o motivo que despertou seu o 

interesse em participar de políticas públicas e falar dos seus desafios como ativista e 

graduanda. Para além de Zeza de João e Artemisa Xakriabá, estendemos o convite para 

Diana Pereira de Araújo Rocha, da aldeia Prata, a primeira mulher liderança Xakriabá, 

escolhida e avaliada pelo Sr. Valdemar para ser sua vice-liderança. Nas palavras dela, 

“não tem essa divisão de trabalho entre homem e mulher não”.

Queremos destacar ainda nosso convite à Fernanda Gonçalves de Oliveira da Cruz 

e à Flávia Xakriabá. Fernanda é Xakriabá, mora na Aldeia Sumaré III e é formada em 

Pedagogia pelo curso de Formação Intercultural para Educadores Indígenas (FIEI) 

da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), na área de Ciências Sociais e 

Humanidades. Também é bacharel em Administração Pública no ensino a distância 

pela Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri (UFVJM). Trabalha 

há 12 anos na Educação Escolar Indígena Xakriabá como supervisora pedagógica e 

no momento atua como Assessora Parlamentar na articulação política da Deputada 

Federal Célia Xakriabá. Já Flávia se destaca por sua participação nos movimentos 

indígenas, sempre acompanhando as lutas de Célia Xakriabá. Sendo uma jovem 

articuladora e participativa nas políticas internas, conseguimos contatá-la via 

WhatsApp e fizemos o processo de entrevista por esse meio. 



46

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Na pesquisa realizada para o Trabalho de Conclusão de Curso da Formação 

Intercultural para Educadores Indígenas2 na habilitação de Ciências da Vida e da 

Natureza, entrevistamos cinco mulheres, mas neste artigo, apresentamos apenas a 

entrevista de Dona Zelina, a primeira professora Xakriabá. Ao convidá-la, queríamos 

homenagear essa guerreira que enfrentou vários desafios na sala de aula e lutou para 

dar uma boa qualidade de ensino para seu povo. É graças a ela que muitos Xakriabá 

tiveram a oportunidade de ser alfabetizados.

Uma escrita que compõe com nosso calendário sociocultural

Uma releitura do calendário sociocultural Xakriabá foi elaborada por nós, e é deste 

lugar que pretendemos começar esta parte da escrita com o propósito de incluir as 

mulheres nas práticas socioculturais que entendemos como participação na política 

interna da nossa comunidade. Este calendário, assim como outros que já foram 

registrados em outras pesquisas (Araújo, 2018), descreve o cotidiano das práticas 

culturais que ocorrem mês a mês nas aldeias – ainda que possa variar de aldeia para 

aldeia – e é utilizado para levar essas práticas para a escola, com o propósito de 

articular os tempos das aldeias com os tempos da escola. A seguir, apresentamos uma 

das narrativas registradas por nós: a entrevista com a dona Zelina, a primeira mulher 

professora de nosso povo Xakriabá. Junto com a entrevista, nós fizemos alguns 

comentários com o intuito de demarcar o que dela nós aprendemos. Convidamos o(a) 

leitor(a) para ler o relatório completo desta pesquisa de finalização de curso em que 

será possível encontrar as outras entrevistas e textualizações por nós elaboradas.

2   Para conferir o trabalho e as entrevistas realizadas neste trabalho, acesse https://www.fae.ufmg.
br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/10/Ailton_e_Edinalva.pdf. 

"Para nós não tem 

essa divisão de  

trabalho entre  

homem e mulher 

não"

https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/10/Ailton_e_Edinalva.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/10/Ailton_e_Edinalva.pdf


47

 Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

 

Aprendendo com Dona Zelina: primeira mulher indígena 
professora do Xakriabá

Quando apareceu esse Mobral, uma colega minha da Várzea Grande 

me perguntou assim: “Zelina, lá onde você mora não tem escola, 

não?” Eu falei: “Não”. Ela falou: “Você não queria dar o Mobral lá, 

não?” Ela dava o Mobral e conhecia as coordenadoras do Mobral lá de 

Itacarambi. “Ó, se você quiser dar o Mobral e eu apresento você e aí 

você só vai lá e assina, eles falam como é que você faz aí você assina e 

vem cá e faz a matrícula e leva”. Então eu procurei que dia dá para você 

me levar lá que tenho interesse! Bem, assim eu fiz. No dia marcado, 

Lero foi me levar até a casa dela e de lá foram eu, ela e seu esposo de 

cavalo até em Itacarambi. 

Chegando lá em Itacarambi ela me apresentou e explicou que aqui no 

Xakriabá não tinha escola, e eu sabia ler e escrever, e que eu poderia 

dar aula do Mobral. Então eles falaram se lá não tem é só ela trazer 

as matrículas dos alunos pra levar o material, mas antes eu teria que 

passar no teste que eles iam me passar. Fiquei bastante preocupada 

Calendário Sociocultural
 Fonte: Acervo pessoal de 

 Edinalva Fernandes Ribeiro.

Colheita indígena 



48

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

com medo de não dar conta, mas graças a Deus eles passaram umas 

coisas bem facinhas que eu já sabia e deu tudo certo. Consegui passar, 

assim eles viram que eu conseguia dar aula. 

Então, quando cheguei aqui conversei com o pessoal daqui para fazer 

a matrícula. Foi Zé de Miguezim, Zabé, tio Miguezim, Elisa e… os 

meninos daqui que era os irmãos de Lero meu esposo, Carlos Mundo, 

Altino, Zé de Servini, Otávio, Barbino ainda era pequenininho. Era 

mais e aí consegui trabalhar. Trabalhei três ano nesse Mobral, aí vendo 

que eu estava trabalhando no Mobral, a finada Edite que era mulher 

de Ioiô, ela era professora lá nas vargem e já estava no tempo de se 

aposentar, mandou falar comigo para assumir. Fiquei com receio, pois 

era longe pra mim ir, tinha filhos pequenos e marido para cuidar, 

mas eles e outras pessoas me incentivou porque muitos iam perder e 

abandonar os estudos que iam ser bom pra todos. 

Marcamos o dia e fomos na prefeitura fazer o teste, passei novamente, 

mas dona Edite já falou logo que não queria que a escola fosse mais na 

casa dela pois já estava bem cansada e estava precisando descansar 

um pouco. Arranjei a casa da velha Zifirina, só que não era muito 

bom porque os alunos barulhava demais e a mulher já de idade, então 

tive que mudar. Aí Marcilio foi e me chamou pra dar aula na casa 

dele e mudamos pra lá, fiquei bastante tempo dando aula lá, era um 

povo muito bom. De vez em quando a mulher do Sr. Marcílio fazia uma 

merendinha, ela limpava a salinha, a hora que nós chegava estava 

arrumado e aí eu chegava mais cedo e ia com os alunos pegar água na 

cabeça lá na no riacho pra encher os ‘pote’ porque ela não dava conta de 

tudo sozinha. Ela era trabalhadeira, antigamente as mulheres trabalhava 

muito na roça…quando ela estava, ela fazia a merenda. Quando não 

estava, era eu e assim nós íamos fazendo. 

Quando tinha merenda e todo mundo ali já estava servido, lá lavava 

as vasilhas e voltava para a sala. E nessa vida eu tinha que ir daqui 

montada de cavalo ou de pé ou de jegue, os meus meninos já estavam 

grandinhos, então comecei a levar eles para estudar. Era muito longe, 



49

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

mas eu, meus filhos e os outros alunos precisavam. 

E assim, eu fazia para trabalhar, levava os mais grandinhos, colocava 

três numa garupa e ia estudar lá e outros pequeno ficava aqui mais 

Lero. Ao decorrer do tempo foi surgindo mais alunos, os filhos dos 

meus vizinhos foram crescendo e, como não tinha ninguém para levar 

eles, eu levava todos a pé pois já não cabia tantos na garupa do cavalo. 

Trabalhei seis anos desse jeito. Já estava ficando cansada, não aguentava 

mais cuidar de menino, da roça, da casa. Tinha que me desdobrar. Então, 

fui lá na prefeitura e pedi demissão, pois às vezes eu mesma, a professora, 

tinha que fazer merenda quando não dava para a mulher fazer e era assim. 

Teve uma vez na escola, era um sofrimento, eu tinha que levar para casa 

e trazer todos os dias, às vezes para facilitar eu fazia a merenda em casa e 

levava pronta. 

Pedi demissão que não aguentava mais ficar desse jeito com a merenda 

para cima e para baixo, mas que o comigo mais estava cansativo. Mas 

eles não me deixaram desistir, reconheceram o meu esforço, pois de 

vez em quando eles e o prefeito Zé de Paula iam visitar a escola, era 

uma escola bem simples, era uma casinha pequenininha não tinha 

cadeira, quem dava os banquinhos era os donos da casa e tinha vez 

que as crianças que ‘trazia’ os banquinhos. Tinha uma mesinha lá, eles 

rodeavam a mesa para escrever, outra hora escrevia em cima da perna, 

era essa luta. 

Aí para eu não desistir eles mandaram criar a escolinha lá em casa. Só 

que eu falei: “Moça, lá não vai ter esse tanto de aluno que precisa, não!” 

E tinha 25 alunos acima. Mas eles falaram que pode criar que “nós 

damos um jeito aqui, tira a matrícula de outra escola e põe na sua para 

completar a matrícula”. E aí eu peguei o quadro e a panela que era a 

única coisa que tinha. Aí Lero fez um banquinho e os meninos traziam 

também de suas casas. Aí, quando umas pessoas descobriram que eu 

ia dar aula em casa, aí não queria não, que a gente trabalhava… Foi lá 

dar parte de mim que eu estava aqui trabalhando só com doze alunos… 

Saíram numa madrugada de cavalo e foram lá falar para ela. Aí ela 



50

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

falou: “Não, fui eu que mandei dar aula com alunos que estavam lá.”

“Não… mas você tem que ir lá para você ver que lá não tem condições 

de dar aula. A casa é assim, assim. E lá não tem condições de dar aula, 

e meus meninos não vai para essa escola.” Aí ela falou assim: “Então 

você fala para ela que eu vou lá para nós acertarmos e você vai lá mais 

as outras pessoas que não quer.”

Aí vieram quando chegou aqui esses povos só falando, criticando e eu 

fiquei quieta aí Dona Nininha falou: “Pois é moço, a escolinha aqui 

dela garante para ela dar aula para as crianças que tem aqui, ela pode 

muito bem trabalhar, ela é muito esforçada, ela pode trabalhar com 

essas crianças que têm.”

E eles rebatem: “Pois é, os meus filhos que não vem estudar aqui, ela 

não sabe de nada.” É… porque eu era mulher e achava que eu não sabia 

de nada não. Tinha que ser pessoas mais experientes, mais estudado, 

confiava mais nos de fora do que nos daqui de casa. 

E aquele orgulho que eles tinham da gente ter um salário, ainda mais 

uma mulher trabalhar e ter um salário, aqui não tinha outras mulheres 

assim, então eles não aceitavam de eu ter essa oportunidade, que na 

verdade favorecia todos nós.

Ela falou: “Não, moço, se você quiser pôr os seus até em Itacarambi, 

vocês podem por. Mas pode deixá-la trabalhar com esses que tem?” 

E aí foi essa briga para eu trabalhar.

Então ela falou: “Zelina pode continuar dando aula com os que tem e vocês 

veem aí se quer que seus filhos estudem aqui ou não.”

Continuei trabalhando… Aí veio um tanto de gente e colocou seus filhos 

na escola. Osvaldo e Joãozinho botou os meninos deles de lá para estudar 

comigo era para poder completar e me ajudar, ficou um bandão de 

menino só os de Joãozinho era seis, os de Osvaldo era Nida, Tida, Nailda 

e Azilda, que era bem pequenininha.

E aí fui trabalhar. 

Foi a época que entrou as brigas das terras dos posseiros sair e não sair 

e nesse tempo a professora de Itacarambi que trabalhava no barreiro 



51

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

saiu, aí ficou os alunos parado sem aula.

Aí foram vindo os alunos de lá para cá e continuei dando aula.

Aí surgiu a casa da comunidade na aldeia Barreiro Preto, aí pediram 

para eu dar aula lá que ia render mais alunos.

Aí bem assim eu fiz. Levei os meus alunos daqui pra lá e junto com os de 

lá a sala encheu, que falei: “Meu Deus, não vou dar conta.” Era as séries 

tudo juntas, primeira, segunda, terceira e quarta série. Era em torno de 

uns 45 alunos tudo junto aí eu falei que não dava conta, eles colocaram 

um serviçal que foi comadre Dete e eu só fui só pra sala, mas não estava 

dando conta mesmo assim.

Aí eu fui lá em Itacarambi, falei com Nininha que era a mesma 

diretora. Ela já me conhecia, falei tudo pra ela: “Ó, lá eu não tô dando 

conta não, lá tem duas salas e tem muitos alunos em torno de 45, 

ninguém não pode pegar esse tanto.”

Ela falou: “Não, você caça lá duas pessoas para te ajudar, duas pessoas 

que tem a quarta série e traga elas aqui para fazer o teste. Se elas 

passarem, uma pega a primeira, você a segunda, a outra a terceira e 

quarta.”

Aí eu disse que está bom…

Aí eu peguei falei com Matilde mais Nêna de Zuel…

Aí elas aceitaram…

Lá elas passaram no teste foi quando elas começaram a dar aula e eu 

fiquei só com uma série que, para mim, já estava muito bom.

Assim fomos trabalhando um bom tempo com um serviçal e três 

professoras…

Aí, com passar do tempo, surgiu uma lei, não sei se foi da prefeitura ou 

do estado, que não podia trabalhar. A professora que fosse, todas teriam 

que sair. (“leigas” eram as que não tinha formação) e nós éramos todas 

uma leiga. Foi uma revolta desses povos pra não sair, eu falei assim: “Se 

não jogar nós fora, deixa nós pra serviçal.”

Aí eu vou, eu não tenho isso não. 

E como já estou bem cansada, também seria bom ficar na cantina um 



52

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

pouco, vai indo a mente da gente não aguenta não.

Aí agora já tinha mais menino, Dete ficou de um horário fazendo 

merenda e eu no outro, e vinha as professoras de fora, lá de Itacarambi. 

Para alunos ficava mais era sem aula.

Aí juntou a liderança, Cacique, fizeram uma reunião para formar uma 

turma aqui mesmo e pegar as pessoas da quarta série e levar para o Rio 

Doce para formar e dar aula. 

Aí ajeitaram uma turma, a primeira turma que foi umas professoras, aí 

eu não quis ir porque eu já estava na cozinha e eu vi minha cabeça já 

estava agoniada e eu não quero ser professora mais não. 

“Podem vocês ir, se minhas meninas puderem ir, pode levar… Mas eu não 

vou mais não, eu vou ficar no serviço que eu estou mesmo.” E aí fiquei 

trabalhando, trabalhei onze anos de professora e trabalhei mais treze 

ano na cantina, me aposentei com sessenta e um ano de idade, e trinta 

e um ano de serviço que eu aposentei…

Depois, entreguei o barco para os outros e aí foi onde é que minhas 

filhas Leninha e Marli e Zeza, minha nora foram fazer o curso, as 

meninas indo, beleza para mim. Graças a Deus hoje eu estou numa 

boa com esse serviço de serviçal. Eu falo numa boa em vista do de 

professora que exige muito da gente.

A gente ia ficando de idade, não estava aguentando mais não e mesmo 

assim tive que trabalhar cansada doente, não aguentava, tinha que 

ir, porque não dava atestado, atestado que dava era um ou dois dias. 

Adoecia da coluna, adoecia de dor de cabeça…

A gente trabalhava demais cansado, o corpo ficava fraco, não estava 

mais aguentando, era um labuto porque eu morava aqui na Veredinha 

e trabalhava lá no Barreiro. Aí, antes de eu dar entrada nos papéis, 

surgiu uma escola aqui na Veredinha que é vinculada com o Barreiro e 

aí ficou melhor para mim trabalhar mais dois anos.

Antigamente era difícil mulher trabalhar. Professor era homem, era 

difícil a mulher tá no serviço assim pra ganhar um salário. Coitada 

tinha de trabalhar era na roça e ganhava metade do salário do homem. 

Se o homem ganhasse, por exemplo, vinte contos por dia, a mulher 



53

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

tinha que ganhar dez no mesmo serviço, na mesma enxada e no mesmo 

horário que um saía e entrava o outro, também. E sem contar, também, 

que o salário nem era essas coisas. Quando eu trabalhei na escola 

comecei ganhando meio salário e naquele tempo o salário era mixaria, 

se não for engano era 80 contos e eu, por ser mulher, ganhava só 40 

conto e tinha que dar pra sustentar a casa, os filhos, porque teve um 

tempo que deu uma seca que as roças não saía de jeito nenhum, teve 

uma praga de gafanhotos, comia a roça inteira, lagarta tomou de conta.

E Lero arruma algum servicinho por fora para ajudar em casa porque 

só com esse meio salário não dava. Foi uns tempos bem difíceis.

Quando não achava serviço ele também fazia ferro de ferrar gado, fazia 

cabo de enxada, emendava foice e assim nós fomos nos virando, para 

não morrer de fome porque as roças que era o nosso ganha pão não 

estava saindo nada.

Só sei que foi uma vida sofrida, além disso, quando eu estava 

trabalhando na escola, ainda tinha que ir para a roça.

Quando plantava roça e perdia, mas aí ficava o algodão que não morria, 

ficava uma mandioca, a gente ia cuidar apanhar algodão, era fazer uma 

farinha, alguma coisa assim. A farinha era feita no ralo.

Tinha de ir trabalhar na escola, em casa, e ainda cuidar das coisas para 

manter viva.

No relato da dona Zelina a gente vê o quão era presente a desigualdade de salário para 
as mulheres indígenas, mas, quando se tratava de serviço, as mulheres participavam 
dos mesmos serviços que os homens, até em trabalho braçal. Acreditamos que as 
mulheres, elas fazia mais do que os homens, porque mesmo trabalhando nas roças, no 
serviço pesado, sobrava sempre para elas cuidarem da casa e filhos. 

Embora alguns maridos ajudassem, havia aqueles que não entendiam que era 
obrigação deles também. Muitos eram machistas e não aceitavam. As mulheres 
tinham muitos filhos antigamente e era difícil para sustentar e educar, mas sempre 
tinha as comadres que, mesmo tendo seus filhos para cuidar, ajudavam umas às outras 
quando precisavam. Elas sabiam compartilhar e, naquele tempo, uma dava roupa para 

outra, trocava alimentos e assim existia essa rede de apoio parentesco. 



54

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Conhecendo a história de luta de dona Zelina, vemos que, mediante a tantos 

empecilhos, ela é uma guerreira, e exemplo disso, é a evolução de pessoas formadas 

aqui no Xakriabá e ver que os primeiros alunos dela hoje tem uma boa formação. Isso 

graças a ela que se esforçou e lutou para alfabetizar o seu povo. A luta não para por aí: 

foi através de Dona Zelina que hoje os jovens buscam outros meios para lutar, não é mais 

a mesma ferramenta, mas o mesmo objetivo, porque a todo momento há noticiários de 

governantes de oposição tentando derrubar os direitos dos povos indígenas.

Era uma vida sofrida. Sem contar que onde a gente morava aqui não 

tinha riacho, a gente ia lavar a roupa lá no meio d’água, lá no Otávio. 

Aí juntava as roupas de quinze dia, até mais, fazia aquelas trouxão na 

cabeça e descia no sábado ou no domingo, descia para lavar roupa. Era 

pesado, mas venci a batalha e agora já estou de boa.

Hoje eu fico muito orgulhosa em ver mulheres nossas aqui Xakriabá 

trabalhando e participando de todas outras atividades que os homens 

participam. Tem Miranda que eu dei aula e que hoje ela é auxiliar de 

dentista e pedagoga. Naílda que era agente de saúde e hoje é técnica de 

enfermagem. Célia que ela já é deputada, a primeirinha letrinha que 

ela aprendeu foi comigo, as outras irmãs dela Sandra e Simone também 

estudaram comigo, mas já tinha estudado em São Paulo. Chiquinho 

que foi Secretário de Saúde, Cida Barros já é a diretora, Cleusa é 

professora, Senhorinha é técnica de higiene bucal, Alípio é professor, 

Marli é professora, Leninha é professora e fora muitos outros que não 

estou lembrando no momento que já tem uma boa profissão. Aí eu sinto 

assim, uma felicidade enorme dentro de mim. É rapaz, moça, todos 

estudados e vejo assim que tudo na vida tem um começo, e o começo da 

formação deles foi por mim.

É igual fala assim que a base das outras profissões é o professor, né? É 

educação, porque ninguém consegue se formar pra ser médico se não 

estudar, né? Em outras profissões também.

Pois é, eu sempre falo, mas a minha fala não chega até onde deve 

realmente chegar.

Que o professor é uma pessoa que tem que ser mais respeitado era pra 



55

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

ser mais valorizado, mas isso não acontece. 

Se é médico, tem que passar pelo professor, se é deputado, tem que 

passar pelo professor, se é qualquer pessoa de lei tem que passar pelo 

professor.

Hoje em dia o que leva a gente pra cima é o estudo.

E o professor não ensina só um, né? Ele ensina vários ao mesmo tempo.

E para ser professor tem que aguentar muita coisa, pois cada aluno 

tem um gênio diferente, uns são calmos outros alterados, tem alunos 

bastante imperativos e nem toda pessoa tem a mente boa para suportar 

tudo isso.

Eu mesma fiquei doente um tempo com depressão. Tive que me afastar 

por dois meses, tomei uns remédios fortes. Eu lembro que comecei a 

trabalhar de professora no Mobral foi em 1977, 78, 79. E em 79, comecei 

dar aula de professora pelo município.

Parei de trabalhar em 2008 e só em 2016 eu me aposentei. 

Caminhei bastante para me aposentar. Meu Deus, mas demorou! 

Levava um documento, faltava outro, era assim direto. Ainda bem que 

Zeza, Marcelo, Celso me ajudou bastante.

Depois, me falaram que era eu mesma que tinha que resolver isso, 

como eu não entendia direito o que estava faltando, pedia para anotar 

as pendências e onde eu deveria procurar. Depois de muita peleja, 

aposentei e sosseguei.

Mais um sossegado esse que eu não sei ficar parada e eu não aguentei 

mais ir trabalhar na roça, mas continuo participando das reuniões 

importantes para nosso povo. Eu gosto disso, gosto de me manter 

informada, tirar minhas dúvidas, participo muito ainda, sei que não 

dou mais aulas, mas como direito de cidadã que tenho, gosto de saber o 

que está acontecendo no nosso território, e participo de muitos serviços 

voluntários como da associação casa de sabão aqui da Veredinha, da 

casa de medicina do Barreiro.

Mas meu sonho mesmo era plantar e cuidar das plantas, fazer 

artesanatos. Fui mexer com o barro, fui fazer costura e pintura, quando 

enjoava de mexer com um ia fazer o outro. Tiro uma semana para 



56

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

mexer com uma coisa, essa semana eu estava mexendo com o colar.

É assim, eu tiro uma semana mexendo com barro. 

A hora que eu enjoo de barro, eu largo, tiro uma semana mexendo 

com semente e miçanga. Aí eu entro com mais uma ou duas semanas 

mexendo com as plantas, termino as plantas eu já volto com outra 

coisa, vou fazer tapete, vou fazer colcha, pintar e tudo isso. Quando eu 

canso daquilo eu vou fazer outra coisa, mas não fico parada de jeito 

nenhum. 

Já me acostumei nessa vida de trabalho, o dia que eu não faço nada 

eu fico assim… Parece que perdi um dia. Aí, eu endoido fazendo tudo 

de novo, ainda mais quando eu lembro que uma vez eu fiquei com 

depressão que não tinha ânimo para nada, já não sabia fazer Nadinha. 

Sabe que eu não fazia nem uma comida, é a coisa mais dura que eu 

imaginava de colocar, fazer um arroz …

Eu chorava para não fazer um almoço, pra fazer alguma coisa. Quando 

a casa ia ficando assim, desleixada, eu arranjei uma pessoa para ficar 

mais eu… Mas, por mim, óia, tanto faz…. Eu ia para escola chegava 

lá eu ficava assim…. Eu agradeço a Vera que me ajudava, lavava as 

vasilhas pra mim. Tive que trabalhar mesmo assim, aí ela via que eu 

não estava muito bem e me ajudava, quando ela liberava os alunos, 

ia lá, jogava água nessas salas. Eu não via a hora de chegar em casa e 

deitar o corpo, só pedia isso.

Menina, mas eu fiquei ruim, aí Deus ajudou que ela estava nessa 

comunidade. 

Veio o afastamento da aposentadoria. Deus ajudou que eu fui 

cuidando de mim mesmo.

Aí, quando eu me olhei e me vi: “Agora sim! Já vivi de novo!” E, a partir 

daí, decidi que só ia fazer o que eu gostava e assim estou fazendo.

Menino pequeno para eu preocupar eu não tinha mais graças a Deus. 

Já tá todo mundo criado e casado.

Hoje eu diria para as outras mulheres que não desanimasse com o 

serviço que têm, sei que não é fácil, as coisas vão melhorando, mas às 

vezes as cabeças das pessoas vão piorando, que não desistisse porque 



57

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

difícil era no meu tempo. Se eu enfrentei esses trinta anos de serviço e 

venci, graças a Deus, que elas também vão vencer. 

Seja animada, seja corajosa, seja uma guerreira, uma heroína por que 

isso sei que já são, pois cada uma tem uma história de vida que não é 

fácil, mas, às vezes, precisamos enfrentar esses obstáculos para chegar 

onde desejamos. 

Hoje me vejo que estou realizada.

Fechamento

Com a realização deste trabalho, conseguimos adquirir muitos conhecimentos. 

Aprendemos que a luta da mulher indígena não começou hoje, e sim há algum tempo. 

A mulher indígena sempre esteve presente nas lutas e labutas do seu povo, porém, 

é importante lembrá-las com nossos anciãos, que continuam segurando a mão no 

maracá (Bizerra, 2022, p. 50). Saber que temos nossas guerreiras como referência de 

luta nos fortalece ainda mais, e é com a nossa base familiar que surge o anseio de lutar 

por uma causa que é de todos. A mulher indígena tem o poder de reorientar o futuro, 

pois a luta, antigamente, era restrita pela existência do machismo. Hoje, as mulheres 

estão quebrando esses tabus, e graças a elas temos uma visibilidade maior de sua 

participação na luta dentro e fora do território.

Analisamos, nas falas das entrevistadas, várias histórias de luta, cada uma com 

histórico diferente, mas com o mesmo objetivo de buscar melhorias e visibilidade para 

o seu povo. Sem esquecer daquelas mulheres, entretanto, que já se foram, deixando 

também um legado para os que estavam ficando. 

Aprendemos que a luta, para os povos originários, nunca acaba, que os desafios 

sempre irão existir, que há sempre quem desconhece e quem não apoia a causa 

indígena, porque não é de hoje que os povos indígenas lutam por seus direitos. A luta 

é constante, mas suas ferramentas mudam no decorrer do tempo, então cabe a nós, 

povos indígenas, nos unirmos em busca de um mesmo propósito, tendo como base a 

mulher indígena, aquela que frutifica conhecimentos e saberes.



58

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Não poderíamos ocupar esse espaço se não tivéssemos a plena 

noção. Que mesmo quando calçamos os saltos altos, não 

deixaremos de pisar nesse chão. Que mesmo usando o celular 

do mais barato ao mais caro, não deixaremos nossa luta na 

mão. Que mesmo usando o batom vermelho nos lábios, não 

deixaremos de nos pintar de 

urucum.

Que mesmo usando a melhor a roupa, a pintura sempre será 

nossa melhor vestimenta. Porque nela está a essência, os 

segredos da espiritualidade que nos  

sustenta.

Onde quer que eu esteja, no território eu estou, pois o 

território não sai de mim, anda comigo, por onde vou.

Em nossa essência, guiando nossas mentes  

pelo cocar.

Entoa o canto por todo canto, nas batidas do  

maracá.

Tudo isso é parte de nós, que traz a nossa inteireza, mulheres, 

mães, labutas das roças, educadoras, políticas, do lar, 

mulheres parteiras e tantas 

outras que temos 

 por cá.

Conhecendo o concreto de buscas, nas alegrias ou tristezas. 

Somos sementes de buscas, até os pequenos conhecem as labutas 

de quem não se cansa de lutar.

Somos fortes, somos guerreiras,  

somos mulheres Xakriabá.

 Sandra Nunes Corrêa3

3   Os versos foram compostos por Sandra Nunes Corrêa, indígena Xakriabá, em 2023, como 
membro da banca que avaliou a pesquisa que deu origem a este capítulo de livro.



59

Colheita indígena  Edinalva Fernandes Ribeiro | Ailton Nunes Ribeiro

Referências 

ARAÚJO, Edilene dos Santos. Análise de uma atividade a partir do calendário 
sociocultural numa escola da aldeia indígena da Prata, povo Xakriabá. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Licenciatura) – Faculdade de Educação, Universidade Federal 
de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Disponível em: https://www.fae.ufmg.br/
biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Edilene-versao_final.pdf. 
Acesso em: 20 set. 2023.

BIZERRA, Luana Leite Pinheiro. Entre as telas e a terra: o papel da mulher indígena 
Xakriabá. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura em Formação Intercultural 
Para Educadores Indígenas, Habilitação em Matemática) – Faculdade de Educação, 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2022. Disponível em: https://
www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/01/TCC_Luana_
Leite_Pinheiro_Bizerra.pdf. Acesso em: 20 set. 2023.

CARVAJAL, Julieta Paredes. Dissidência e Feminismo Comunitário. Gesto decolonial, 
v. 11, n. 1, 2014. Disponível em: https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-
decolonial-gesture/11-1-dossier/e111-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.
html. Acesso em: 15 nov. 2024.

POLLAK, Michael. Memória e Identidade Social. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 5, 
n. 10, p. 200-212, 1992. Disponível em: http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/
reh/article/view/1941/1080. Acesso em: 8 jul. 2024.

SOUZA, Carla Monteiro de; SILVA, Maria Georgina dos Santos Pinho e; SPOTTI, 
Carmem Véra Nunes. A força de contar histórias: tradição oral indígena e história oral 
em Roraima. Tempos Históricos, v. 17, n. 2, p. 213-232, 2013. Disponível em: https://
saber.unioeste.br/index.php/temposhistoricos/article/view/9886. Acesso em: 18 jul. 
2023. 

STANISKI, Adelita; FLORANI, Nicolas; SILVA, Adnilson de Almeida. A metodologia 
da história orale seu uso em pesquisas etnológicas. Terr@ Plural, v. 9, p. 119-134, 
2016. Disponível em: https://www.researchgate.net/publication/299369491_A_
METODOLOGIA_DA_HISTORIA_ORAL_E_SEU_USO_EM_PESQUISAS_
ETNOECOLOGICAS. Acesso em: 8 jul. 2024.

sumário

https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Edilene-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Edilene-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/01/TCC_Luana_Leite_Pinheiro_Bizerra.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/01/TCC_Luana_Leite_Pinheiro_Bizerra.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2023/01/TCC_Luana_Leite_Pinheiro_Bizerra.pdf
https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-decolonial-gesture/11-1-dossier/e111-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.html
https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-decolonial-gesture/11-1-dossier/e111-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.html
https://hemisphericinstitute.org/pt/emisferica-11-1-decolonial-gesture/11-1-dossier/e111-dossier-dissidencia-e-feminismo-comunitario.html
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1941/1080
http://bibliotecadigital.fgv.br/ojs/index.php/reh/article/view/1941/1080
https://saber.unioeste.br/index.php/temposhistoricos/article/view/9886
https://saber.unioeste.br/index.php/temposhistoricos/article/view/9886
https://www.researchgate.net/publication/299369491_A_METODOLOGIA_DA_HISTORIA_ORAL_E_SEU_USO_EM_PESQUISAS_ETNOECOLOGICAS
https://www.researchgate.net/publication/299369491_A_METODOLOGIA_DA_HISTORIA_ORAL_E_SEU_USO_EM_PESQUISAS_ETNOECOLOGICAS
https://www.researchgate.net/publication/299369491_A_METODOLOGIA_DA_HISTORIA_ORAL_E_SEU_USO_EM_PESQUISAS_ETNOECOLOGICAS


3Maternidade e Pesquisa  
no meio da pandemia

Adriele Alves da Rocha

experiências de mulheres  
indígenas universitárias



61

3
Apresentação

Este capítulo foi desenvolvido com o objetivo de dar visibilidade às mulheres 

indígenas que passaram pela universidade como estudantes. Para isso, convidamos 

algumas que foram estudantes do Curso de Formação Intercultural para Professores 

Indígenas da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais. 

Elas nos contaram suas histórias com o propósito de resgatar e sistematizar as 

aprendizagens e desafios delas em relação a se fazer pesquisa acadêmica em meio 

à pandemia provocada pela Covid-19 em condição gestacional, assim como parto e 

puerpério. São elas:1

1. Léia Gomes de Araújo Gonçalves 
Etnia: Xakriabá
Localidade: Minas Gerais, Município de São João das Missões

2. Estefânia da Conceição Ferreira
Etnia: Pataxó
Localidade: Bahia, Município de Porto Seguro, Aldeia Barra Velha

1   Traremos para o capítulo apenas as entrevistas concedidas por Léia Gomes de Araújo Gonçalves 
e Estefânia da Conceição Ferreira. As demais, em integralidade, encontram-se no trabalho de 
conclusão de curso de Adriele Alves Rocha.

ROCHA, Adriele Alves da. Maternidade e Pesquisa no meio da pandemia: experiências de mulheres indígenas 
universitárias. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita 
indígena: práticas investigativas como experiência de autoformação e afetação coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo 
FaE, 2025. p. 60-73.

Como citar este capítulo



62

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

3. Ruriana Alves Braz 
Etnia: Pataxó
Localidade: Atualmente morando em Carmo da Mata, no centro Oeste de Minas 
Gerais

4. Adriele Alves da Rocha
Etnia: Pataxó
Localidade: Bahia, Município de Porto Seguro, Território Indígena Barra Velha, 
aldeia Indígena Córrego da Cassiana

Também convidamos Shayres Monteiro Ferreira, estudante de Licenciatura em 

Linguagens e suas Tecnologias na Universidade Federal do Sul da Bahia (UFSB), de 

Porto Seguro, Bahia. Shayres é da etnia Pataxó e sua aldeia fica na Bahia, no Território 

Indígena Coroa Vermelha. Convidamos a Shayres por ser uma mulher jovem com a 

qual me identifico e por acreditar que as dificuldades vividas pelas alunas no FIEI 

também são vividas por outras mulheres indígenas em outras universidades. 

Eu vejo a UFMG como uma universidade que tem buscado avançar na implementação 

das políticas de inserção dos indígenas e é por isto que este capítulo pode contribuir 

para criar possibilidades de acolhimento e permanência das mulheres indígenas 

dentro dela. Este capítulo se ocupa das experiências de mulheres que, durante a 

pandemia, estavam fazendo suas pesquisas de conclusão de curso.

Nesse processo de elaboração das pesquisas, antes de a pandemia aparecer, todos 

os alunos da habilitação em matemática já haviam escolhido os temas do percurso. 

Como não pude ir para o módulo por estar grávida, fiz minha escolha em casa mesmo, 

mas ainda faltava pôr em prática as atividades em campo. No início de 2020, veio 

a pandemia, algo que me dificultou bastante em relação às atividades em campo e 

entrevistas com as lideranças mais velhas da minha comunidade, na qual somente os 

anciões da minha aldeia faziam parte do tema do meu percurso.

Por diversas vezes tentei fazer minhas entrevistas. Eu pretendia fazer gravações para 

conseguir um melhor registro, porém, devido ao isolamento, isto não foi possível. 

Estava muito ansiosa para pôr em prática tudo aquilo que havia planejado, com uma 

esperança de poder, então, realizar as entrevistas, principalmente com meu avô que 

era umas das entrevistas mais importantes para o meu percurso. Eu não obtive muito 



63

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

sucesso e optei por realizar as entrevistas via WhatsApp. Preparei um relatório com 
todas as perguntas e busquei ajuda de familiares que morassem perto dos então 
entrevistados do meu percurso. 

Houve contratempos que acabaram impossibilitando a minha irmã de realizar as 
entrevistas com meu avô Benedito. Como um bom ancião teimoso que é, era bem difícil 
encontrar ele em casa, pois vivia na rocinha dele. Quando não era na roça, era pegando 
lenha e, quando tínhamos oportunidades de fazer a gravação, ele estava totalmente 
cansado, o que é compreensível: é um ancião e o cansaço vem mais rápido – ou não. 

Pela falta de tempo, eu e minha irmã fizemos a primeira gravação com minha 
avó, depois com o senhor Josafá, todas concentradas no ano de 2021. Com muita 
dificuldade, consegui fazer algumas das atividades em campo que estavam pendentes 
com minha orientadora. 

Acredito que minha dificuldade maior em não conseguir realizar meu primeiro tema 
do percurso foi porque morava em uma comunidade indígena de outro município. 
Apesar de ter transporte para deslocamento, o aumento da gasolina e a ausência 
do meu esposo todos os dias em casa para me levar até lá (os únicos dias que meu 
marido estava disponível eram nos finais de semana, e ainda assim só às vezes, pois 
nos sábados e domingos ele geralmente ajudava o pai) dificultaram o processo. Em 
novembro e dezembro do mesmo ano, tentei, novamente, fazer algumas buscas de 
documentos da fundação da aldeia Córrego da Cassiana, mas também não obtive 
tanto sucesso por não conseguir a documentação de fundação – a obtive depois que 
já havia trocado o tema do meu percurso. 

Apesar da troca repentina, quase no final do curso, fiquei mais calma em relação 
às entrevistas que iria fazer. Novamente, todas seriam via WhatsApp. Em fevereiro 
de 2022, acabei descobrindo que estava grávida do segundo filho. Estava sentindo 
sintomas da gravidez, mas não me importei com isso, afinal, sinto tonturas e enjoos 
por conta da anemia. Como os sintomas estavam sendo contínuos, para tirar minhas 
dúvidas, resolvi fazer o teste de gravidez de farmácia. Deu positivo. 

Eu ainda estava com aquela dúvida em minha cabeça e resolvi fazer o exame de 

sangue (Beta). Obviamente, já estava nervosa, pois foi uma gravidez que eu não estava 



64

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

esperando. Antes da descoberta, uns cinco a seis meses antes, já havia planejado com 

meu cônjuge a possibilidade de sermos pais novamente. 

Veio ao mundo a minha filhinha: Alice. 

Por esse motivo, o meu percurso ficou meses sem evolução. Conversei com minha 

professora, afinal, ela estava bastante preocupada com essa falta de avanço. Tive um 

encontro bastante produtivo com minha orientadora Carolina e a professora Ilaine 

– coordenadora na época da habilitação em matemática do FIEI – e, conversando, 

optamos por narrar histórias como a minha, de mulheres indígenas universitárias que, 

durante a elaboração das suas pesquisas de finalização de curso, estavam grávidas na 

pandemia. Esse plano tinha como objetivo que eu não desistisse de concluir esse ciclo 

em minha vida.

Durante o nosso encontro, me sugeriram fazer um relato sobre minha gravidez 

relacionado às minhas dificuldades na construção do meu percurso, sugerindo, 

também, trazer o relato de outras estudantes universitárias, até mesmo do próprio 

FIEI. Essa foi uma das melhores escolhas que fiz em minha vida: falar sobre os 

empecilhos que nós, estudantes universitárias, enfrentamos, principalmente, em um 

momento de pandemia e com todas as dificuldades que foram criadas para o fazer 

pesquisa nesta época. 

Assim, escolhemos falar sobre “Gravidez e Pesquisa no meio da Pandemia: 

experiências de mulheres indígenas Universitárias”, e é com muita honra que irei 

realizar mais uma conquista falando sobre nossos desafios e de como os enfrentamos. 

Esta pesquisa, mais do que pretender uma elaboração analítica teórico-prática, no 

sentido acadêmico do termo, pretende coletar narrativas que podem, posteriormente, 

ser foco de pesquisa. Inclusive elas por si só já nos dão indícios sobre diversas 

demandas que emergem para as universidades quando se trata da permanência das 

mulheres indígenas nos campi e nos programas de formação.



65

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

Sexto mês da minha gestação

Fonte: Acervo da autora. 

Gravidez e pesquisa: trajetórias de mulheres indígenas universitárias 

Apresento em meu trabalho de conclusão de curso minha trajetória e quatro 

trajetórias das mulheres entrevistadas, entretanto, neste tópico, neste tópico contarei 

de apenas duas delas. Entendo que essas narrativas dão conta da resistência da 

mulher indígena para permanecer na universidade e desenvolver pesquisa ao mesmo 

tempo em que vive a gravidez, a maternidade e puerpério, especialmente durante a 

pandemia provocada pela Covid-19.



66

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

Apesar da existência do Manual de Recomendações para a Assistência à Gestante e 

Puérpera frente à Pandemia de Covid-19 (Ministério da Saúde),2 vale a pena destacar 

que ele não considerou contextos específicos dos lugares em que as mulheres 

indígenas vivem. Foram essas particularidades, por sua vez, que influenciaram na vida 

que nós tivemos durante a pandemia e em nosso desenvolvimento das atividades de 

pesquisa que envolviam os cursos de graduação em que estávamos matriculadas. 

A pandemia agudizou a vulnerabilidade vivenciada pelas mulheres indígenas durante 

a gravidez, parto e puerpério, o que já indica que é preciso pensar em alternativas 

para diminuir as dificuldades de acesso, visando um atendimento integral, à saúde e à 

educação.

Trajetória de Estefânia da Conceição Ferreira

Estefânia, me conte um pouco se através da sua gravidez, você já imaginou que seria 

difícil trabalhar no seu percurso em meio a uma pandemia como a da Covid-19? 

Primeiramente gostaria que você se apresentasse um pouco para os leitores que vão ler 

o meu percurso!

Eu me chamo Estefânia da Conceição Ferreira, tenho 21 anos de idade, resido 

na aldeia mãe Barra velha, sou Pataxó, e atualmente trabalho como professora 

na escola indígena Pataxó Barra Velha e tenho uma filha de 1 ano de idade.

Imaginava, pois grávidas estavam no meio do grupo de risco da Covid, então 

todo cuidado era pouco, e, com os casos em Barra Velha aumentando cada 

vez em 2020, me levou a tomar a decisão de não fazer entrevistas presenciais, 

comecei a desenvolver o meu trabalho de conclusão com entrevista/

conversas feita por WhatsApp com o meu pai, então fazia perguntas de pontos 

específicos contidos em meu trabalho. Além disso, sofri bastante com enjoos, 

o que fazia com que eu ficasse mais em casa.

2   Disponível em: http://189.28.128.100/dab/docs/portaldab/documentos/corona/manual_
recomendacoes_gestantes_covid19.pdf. 



67

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

Teve algum momento em que você pensou em desistir, achando que não conseguiria 

realizar o seu percurso, terminar?

Os meus pensamentos em desistir eram mais por conta de carregamento de 
trabalhos das disciplinas e com o ensino online era bastante complicado de 
acompanhar tudo, em meu trabalho de conclusão escrevi sobre os desafios de 
escrever um trabalho desse em tempos de pandemia.

Em algum momento deu um tempo para se dedicar à sua gravidez?

Eu meio que não exatamente me dediquei, pois mesmo passando mal com 
os enjoos eu não deixei de acompanhar as aulas. Logo no primeiro trimestre 
tive que ir para casa da minha mãe, pois nada de comida que eu mesma fazia 
eu conseguia manter no estômago, então ir para lá foi uma forma de tentar 
descansar e me cuidar de certa forma. Mas lá não tinha internet, então, para 
conseguir assistir às aulas, eu ia até a casa de uma tia para acessar internet, 
era muito complicado, pois tinha que descer uma ladeira, passar por um brejo 
e subir outra ladeira. O meu irmão que hoje tem 7 anos me acompanhava para 
não deixar eu ir sozinha.

Durante sua gravidez teve um total apoio do(a) orientador(a) em relação ao seu 

percurso?

Eu não sei nem como começo a falar sobre isso, porque eu não contei para 
a minha orientadora e nem para as professoras que estava grávida. De tanto 
medo que elas só foram saber quando eu ganhei a Marie. Ilaine ficou surpresa 
e a Kelly, também [orientadora de percurso], no entanto depois que tive 
minha filha a minha orientadora foi muito paciente e retomamos aos poucos o 
trabalho.

Quais foram suas maiores dificuldades no percurso, em geral?

Transcrever as entrevistas, sem dúvidas, foi um grande desafio, mas a maior 
mesmo foi a leitura dos textos que tive que fazer, poder compreender foi 
bastante complicado e o meu notebook também não ajudava, nessa parte tive 

muita dificuldade.



68

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

Próxima pergunta, você teve apoio familiar para ajudar no seu percurso (entrevista, 

vídeos, gravações etc.)?

A minha família sempre me apoiou a fazer o registro da história da minha 
avó. Quando eu decidi o tema, eu conversei com eles para ver a opinião 
deles sobre isso, só após eles fazerem a avaliação deles que eu dei início à 
escrita do trabalho. E o meu pai foi uma peça fundamental para eu começar 
a escrever sobre algumas conquistas da minha avó, foi como eu falei com a 
impossibilidade de fazer entrevista direto com ela, eu recorri a ele e a minha 
mãe, que sempre me ajudou, me apoiou e tirava minhas dúvidas quando 

surgiam. 

Quais desafios você enfrentou no cuidado durante a gravidez para fazer pesquisa na 

pandemia?

Os desafios estavam ligados mais à questão online mesmo, pois tornava tudo 
mais complicado, aí vem a gravidez, uma fase delicada com um vírus que 
não se pode prever quem está infectado ou não, eu tinha muito medo. Antes 
d’eu ter a Marie, eu engravidei em 2019 e perdi o meu primeiro bebê. Com a 
gravidez dela, nossa … Eu tinha medo de pegar Covid, tinha medo de perder 
ela, tinha medo pela saúde da minha avó, então me resguardar era a minha 
única saída, esperar passar um pouquinho mais era o que eu podia fazer.

Como foi conciliar a universidade, a pesquisa e a gravidez?

Foi complicado. A começar que a vó teve problemas de saúde e precisou ficar 
um tempinho fora para fazer tratamento de saúde, depois disso começou 
a surgir caso positivo na aldeia, aí depois veio a minha gravidez e todos os 

cuidados que eu precisava ter. 

Penúltima pergunta Estefânia… O que você aprendeu e gostaria de ensinar para outras 

mulheres indígenas grávidas que estão passando por esta mesma experiência de fazer 

pesquisa?

Apesar de difícil, não desistir é o principal, pois tudo é uma fase e a 
recompensa sempre chega ao final da trajetória. Ver a filha (o), como uma 



69

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

motivação é fundamental, pois se tem um motivo a mais para conseguir 
chegar até o final, as lutas e dificuldade são grandes, mas sem batalha não há 
vitória. Vai chegar dias que tudo estará mais pesado, o cansaço chega e tudo 
fica mais difícil, porém dias melhores virão e passar pela dificuldade tentando 
visualizar a vitória é fundamental.

Essa pergunta é muito importante, certo! Por que é importante a permanência das 

mulheres indígenas nas universidades?

É importante porque a mulher indígena, para mim, é símbolo de resistência. 
Temos que demarcar os lugares enquanto mulheres e mostrar que, mesmo 
tendo filhos, mesmo sendo donas de casa, também temos os nossos sonhos de 
ser graduadas, mestres e doutoras. É mostrar que, também, somos capazes de 
conseguir.

Trajetória de Léia Gomes de Araújo

A primeira pergunta é… Através de sua gravidez, você já imaginava que seria difícil 

trabalhar no seu percurso em meio à uma pandemia? Se você puder, se apresente para 

os leitores…

Meu nome é Léia Gonçalves, tenho 27 anos, moro na aldeia Brejo Mata Fome, 
pertencente ao povo Xakriabá, localizado em Minas Gerais, município de São 
João das Missões.

A minha gravidez veio depois que começou a pandemia. E trabalhar com o 
percurso já não era uma tarefa fácil porque teria que deslocar da minha casa 
para ir em outras residências. E, com a gravidez, dificultou muito mais pelo 
fato de grávidas ser consideradas mais sensível ao vírus da Covid-19. E, no meu 
caso, ainda enfrentando uma gravidez de alto risco complicou ainda mais.

Quais foram as formas utilizadas para realizar as atividades em campo sem precisar ir 

até aos seus entrevistados?

Nesse meio tempo, ainda pude ter acesso a algumas pessoas para entrevistá-
las. Seguindo todo o protocolo de segurança: distanciamento, uso de máscara, 



70

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

álcool em gel, etc. Em outras situações, o máximo que pude fazer foi fazendo o 
uso de uma ferramenta que tem nos ajudado muito: o WhatsApp.

Léia, teve momentos em que você pensou em desistir, achando que não conseguiria 
realizar o seu percurso?

Já pensei várias vezes em desistir, porque enfrentei momentos muito difíceis. 
Pensei que não seria possível chegar à etapa final do meu percurso.

Em algum momento você deu um tempo para se dedicar à sua gravidez?

No início da gravidez, foi um pouco corrido… Quase sem tempo para cuidar 
da gravidez, no que quase gerou uma perda do meu bebê por questão mesmo 
de correrias do dia a dia e dos estudos. Mas, no momento, estou tendo mais 
um tempinho para dedicar mais à minha gravidez, pois estou em repouso por 
recomendação médica.

Durante sua gravidez você teve apoio do seu orientador ou orientadora em relação ao 
seu percurso?

 Meu orientador me deu o total apoio. Sempre pedia para ir me cuidando. 
Muitas vezes não pude participar das reuniões que ele marcava sobre o 
percurso. Mas ele entendia bem essa parte e o motivo pelo qual eu não 
poderia estar participando. 

Quais foram suas maiores dificuldades, você teve apoio familiar também?

Tive muitas dificuldades durante esses anos estudos. No início desse ano, 
2022, até esse mês de maio. Eu descobri a gravidez e já representou com 
muitos problemas e por causa desses problemas que me apareceu me afetou 
muito nos estudos, perdi muitas aulas e fiquei muito desorientada em tudo, e 
também recebi apoio dos meus familiares. Eles me ajudaram muito.

Quais desafios você enfrentou no cuidado durante a gravidez para fazer pesquisa na 
pandemia?

Foi muito desafiante. E, para falar a verdade, eu tive que ficar mais parada em 
relação à pesquisa oral. Porque as pessoas moravam longe e eu não podia ir 



71

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

até elas. Não podia fazer caminhadas longas e nem andar de moto e esses era 

o único jeito de ter acesso às pessoas para entrevistá-las. 

Léia, como foi para você conciliar a universidade, a pesquisa e a gravidez?

Conciliar a universidade e a gravidez, foi e está sendo difícil fazer essa 

conciliação. Porque envolve muitos fatores, não somente isto. Envolve família 

e quando se tem filho pequeno eles não entendem o porquê não estamos 

tendo muito tempo para eles. E ainda tem também o trabalho e temos que 

fazer conciliação entre todos esses aspectos. É bem desafiador, mas aos 

poucos, estou chegando à etapa final. Para as mulheres que estão passando 

pela mesma experiência, o melhor é ter calma durante qualquer situação 

difícil e muita fé em Deus que vai dar tudo certo. Tirar um tempo e respirar 

fundo. E ir fazendo aquilo que está no seu alcance, sem correrias, sem 

ansiedade e fazer tudo com tranquilidade, sem deixar de cuidar da saúde 

mental. Essa é a parte mais sensível de nossas vidas. E levando sempre em 

conta a sua gravidez, não a colocando em risco.

Para você, por que é importante a permanência das mulheres indígenas nas 

universidades?

É muito importante que nós, mulheres indígenas, continuamos garantindo 

o nosso espaço nas universidades. Pois lutamos tanto por esse espaço, uma 

vez que não tínhamos conhecimento para ocupar certos ambientes e hoje, 

garantidos, não podemos perder esse privilégio. Sendo assim, mostramos cada 

vez mais a força da mulher indígena ao ter participação ativa na universidade.

Fechamento

Falar sobre a importância e o aprendizado que tive durante a pesquisa, assim como 

nas entrevistas das meninas que tiveram o prazer de fazer parte de tudo isso, é 

muito gratificante. Foi prazeroso saber que as mulheres entrevistadas, mesmo tendo 

passado por tudo o que passaram na gestação, conciliando estudos e gravidez, 

conseguiram vencer todos os obstáculos durante todo esse processo.



72

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

E se peço uma coisa é que valorizem as vozes das mulheres pesquisadoras em 

universidades ou faculdades. Não sabemos o que passaram para conseguir suas 

conquistas, se passaram por barreiras ou não, mas independentemente disso, as 

valorizem. Afinal, cada palavra escrita exigiu muito delas.

Percebi que não fui a única a enfrentar vários obstáculos para realizar meu percurso e 

seguir adiante para etapa final, e tenho certeza que cada momento de fraqueza só foi 

um motivo para não desistir. Nós, mulheres indígenas, devemos apoiar umas às outras 

em busca de confiança para jamais pensar em desistir. A frase de Ruriana, que fecha 

essa seção, me fez refletir muito, pois me vi muito nela e, realmente, vivi dias de luta e 

dias de glória. Houve momentos em que brinquei com meu esposo de desistir de tudo 

para cuidar de mim, da minha saúde e da minha família. Teve momentos em que eu só 

sabia chorar por não conseguir terminar meu percurso a tempo, e hoje posso sorrir e 

dizer que estou prestes a chegar a minha vitória e fazer minha história como aluna e 

pesquisadora da UFMG.

Durante o desenvolvimento das entrevistas, eu aprendi que essa pesquisa serviria 

como forma de incentivar todas as mulheres indígenas que sonham em cursar uma 

universidade pública, mas sempre têm obstáculos em sua frente, que fazem com 

que seus objetivos pareçam menores e engrandecem o medo de não conseguirem 

alcançar tudo aquilo que sempre quiseram conquistar. 

Muitas mulheres indígenas desistem por não terem uma rede de apoio que pode 

incentivá-las nos estudos. E, nesse período de pesquisas, vimos que isso afetou 

bastante o psicológico de mulheres que precisavam dessa rede – na família, na 

aldeia. Percebemos, ainda, que a universidade precisa construir uma rede de apoio 

maior, e a pandemia foi um dos fatores que trouxe inúmeras dificuldades para nós 

pesquisadoras. Por isso, é preciso que contemos o que foi viver a “Maternidade e o 

fazer pesquisa no meio da pandemia”.



73

Colheita indígena  Adriele Alves da Rocha

‘’A mulher indígena tem dias de luta e dias de glória

Ela brinca, cuida, chora, sorri e faz sua história

Afinal somos mulheres indígenas pesquisadoras

Viva a UFMG, a FaE, o FIEI,   

nossos parentes, professores e professoras.” 

 Awêry!!!

Ruriana Pataxó

sumário



4É assim que é feito

Uilian Conceição de Souza Rodrigues

infância indígena Pataxó em tempos de 
pandemia na Aldeia Águas Belas



75

4
Tomara que não voltemos à normalidade, pois, se 

voltarmos, é porque não valeu nada a morte de milhares 
de pessoas no mundo inteiro. Depois disso tudo, as 

pessoas não vão querer disputar de novo o seu oxigênio 
com dezenas de colegas num espaço pequeno de 

trabalho. As mudanças já estão em gestação. 

Ailton Krenak

Apresentação

É fato notório que a pandemia causada pela Covid-19 que assolou nosso planeta 

provocou complexas e distintas mudanças na vida e no dia a dia de muita gente 

nos quatro cantos do mundo. Principalmente no que se diz respeito à liberdade, às 

crenças, à economia, às práticas alimentares, entre outras coisas. A pandemia foi 

assustadora e nos alertou a todo momento que estávamos convivendo com um vírus 

mortal que ameaçava as vidas das pessoas no Brasil e no mundo. Estávamos vivendo 

uma crise epidemiológica e política que colocou o país em destaque pelo número alto 

de mortes (Santos; Saraiva, 2020). Esse número foi ignorado pela política brasileira, 

que enxergou o que estava acontecendo, mas não se importou com esses dados. 

No entanto, os dados e números não dizem tudo, e muitas vezes contribuem para 

Rodrigues, Uilian Conceição de Souza. É assim que é feito: infância indígena Pataxó em tempos de pandemia na Aldeia 
Águas Belas. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita 
indígena: práticas investigativas como experiência de autoformação e afetação coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo 
FaE, 2025. p. 74-97.

Como citar este capítulo



76

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

a manutenção de uma política de morte ao esconderem as desigualdades que se 

intensificaram com a pandemia (Santos; Saraiva, 2020). Desigualdades que tinham sido 

pouco abordadas ou consideradas como fundamentais para a promoção de projetos 

políticos e sociais que buscassem diminuir essa enorme distância entre pobres e ricos 

no nosso país.

A pandemia exigia, mais do que nunca, que fôssemos solidários com a vida do outro, 

entendendo que a existência de humanos e demais seres está conectada e que ela 

depende das nossas ações. Foi preciso olhar e cuidar das pessoas, pensar e agir na 

coletividade, mesmo à distância, mesmo pelas redes sociais, ou, inclusive, saindo 

na rua e se arriscando a ser contaminado por Covid-19 (como vimos no marco das 

lutas indígenas na greve desenvolvida em Brasília em 2021 em busca d a rejeição ao 

Marco Temporal).1 “É tempo de luta! Luta por tantos que sofrem com as desigualdades 

sociais, as injustiças, o racismo, a homofobia, o feminicídio e tantas outras formas de 

exclusão e violência que continuam e atingem meninos e meninas” (Santos; Saraiva, 

2020, p. 3).

Precisamos de nos cuidar, de cuidar dos nossos saberes indígenas, ainda mais no 

contexto das políticas predatórias que contribuem para o extermínio dos povos 

originários em nosso país, precisamos de cuidar do nosso futuro. Cuidar do nosso 

futuro é o mesmo que cuidar de nossas crianças indígenas, entendendo que, para 

Povo Pataxó, minha etnia, o futuro é coletivo e as crianças fazem parte desse coletivo 

que salvaguarda a vida e a cultura. São as crianças de hoje as que cuidarão de nossos 

saberes e tradições, assim como devemos cuidar de nossos mais velhos que são os 

detentores de todo o nosso saber e conhecimento. É por isso que lutamos, para que 

nossa história não se perca. Como disseram Noal e Silva (2020, p. 3): 

1   O marco temporal é uma ação em discussão no Supremo Tribunal Federal do Brasil que defende 
que povos indígenas só podem reivindicar terras a serem demarcadas onde já estavam até o dia 5 de 
outubro de 1988 quando entrou em vigor a Constituição Brasileira. Nós indígenas nos contrapomos 
a esta ação porque antes da constituição os territórios indígenas estavam em mão de latifundiários, 
sendo assim nós defendemos que temos direito “originário ao território” porque já ocupávamos 
este espaço antes da criação do estado brasileiro.



77

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

A pandemia tem se configurado como uma nova estratégia de dizimação das 

populações indígenas do Brasil. Temos acompanhado, com muita apreensão, a 

morte de lideranças que buscam na cidade o apoio para as suas comunidades e 

se expõem ao vírus; de anciãs e de anciãos que são bibliotecas vivas desses povos 

e que, ao morrerem, levam consigo conhecimentos que não estão devidamente 

registrados e que se perdem. Nesses processos, nosso planeta Terra fica ainda 

mais vulnerável. 

Foi visível a desimportância dada pelo poder público, tanto para com as nossas 

comunidades indígenas como para com a população menos favorecida no nosso 

país, durante a pandemia provocada pela Covid-19, em especial no que se refere ao 

cuidado da vida, ao direito a estarmos vivos. Os povos originários brasileiros têm 

tido seus direitos ameaçados e violados constantemente, e essas violências físicas e 

epistêmicas se agravaram desde que a pandemia começou. A história da América, de 

norte a sul, nos mostra o quanto todos os povos originários neste continente e em 

outros continentes do planeta têm sofrido com ataques a sua sobrevivência cultural, 

epistemológica, física, emocional e territorial, ataques denunciados por povos das 

mais diversas culturas originárias e línguas, como ressalta o indígena Ailton Krenak 

(2019, p. 7-8):

A ideia de que os brancos europeus podiam sair colonizando o resto do mundo 

estava sustentada na premissa de que havia uma humanidade esclarecida que 

precisava ir ao encontro da humanidade obscurecida, trazendo-a para essa luz 

incrível. No entanto, passados mais de quinhentos anos, torna-se evidente que 

as culturas impostas pelos processos colonizadores mais destruíram do que 

contribuíram com a vida e a natureza. Nesses anos de contato, as comunidades 

indígenas brasileiras sabem que a correlação de forças é desigual, que as 

concepções de humanidade são antagônicas.

Contudo, apesar dessa correlação de força desigual e desumana, nosso povo tem se 

mostrado forte e resiliente. Podemos ainda dizer que, apesar de toda destruição imposta 

pelos colonizadores europeus e seus descentes que roubam a consciência dessa nação, o 

nosso povo tem se mantido de pé e pronto para a luta, buscando sobreviver a todos esses 

ataques à vida e à natureza. 

“

“



78

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

Nessa mesma direção, Santos e Saraiva (2020, p. 2) disseram que “não estamos sendo 

vítimas apenas de um vírus, somos vítimas das nossas escolhas, da nossa indiferença 

ou da nossa inércia. Estamos vivendo mais uma crise de muitas que já existiram e que 

ainda virão”. Vivíamos, assim, num mundo em crise, no qual as crianças estão envolvidas 

e junto com elas podemos aprender a identificar esse fato como uma oportunidade 

para subverter a lógica cruel imposta pelo ocidente e criar coletivamente outras 

possibilidades de (re)existências. Digo isso porque, na perspectiva do meu povo, os 

Pataxó, as crianças têm muito a nos ensinar, principalmente no que se diz respeito a 

resiliência. Nosso povo por séculos e séculos tem sido resiliente e tem mostrado para 

essa sociedade que se diz humana, mas que está mais para uma sociedade desumana 

e desconectada dos seres da natureza, que nossa força de existência e resistência vai 

além das forças que eles têm condições de enxergar. Afinal, não vivemos uma vida 

sozinhos: nós vivemos a vida daqueles que já foram, que não estão mais em vida entre 

nós, daqueles que haverão de vir e d aqueles que já estão entre nós, principalmente 

as crianças, as mudas plantadas que darão os próximos frutos. É preciso continuar 

lutando pelo direito à terra, e esta também é a luta contra o apego a uma ideia fixa de 

paisagem da Terra e de humanidade, que são marcas mais profundas do Antropoceno 

(Krenak, 2019).

Quando pensamos na infância na cultura Pataxó, entendemos as crianças como 

sujeitos sociais e culturais que produzem seus próprios pensamentos com base nas 

crenças que se mobilizam na cultura de nosso povo. As crianças Pataxó vivenciaram, 

junto com adultos, a vida em pandemia, seus efeitos e suas mudanças, e, nesse 

sentido, acreditamos que é importante compreender como isso aconteceu e quais 

as aprendizagens que eles e elas tiveram durante esse tempo, em especial no que se 

refere à educação tradicional, que nasce das práticas socioculturais próprias. Como 

já apontavam Santos e Saraiva (2020, p. 3): 

As crianças são sujeitos sociais e culturais que agem, reagem e sofrem 

os impactos da realidade social. A partir da sua realidade e das relações 

estabelecidas com adultos/as e outras crianças, produzem cultura e interpretam 

os acontecimentos. Sendo assim, torna-se importante entender como as 

crianças estão experienciando e elaborando esse processo de isolamento social.
“



79

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

 É preciso entender como as crianças viveram esses tempos e, a partir de suas 

vivências, identificar os saberes construídos por elas junto a seus familiares em suas 

residências e nos diversos espaços de convívio familiar, pois estes foram os ambientes 

vivenciados por elas nos tempos de pandemia já que a escola fechou as suas portas.

Vale a pena notar que esta pesquisa se conecta com outras que foram desenvolvidas 

durante estes dois anos, nas quais as crianças indígenas foram colocadas como 

sujeitos produtores de saber e resiliência. Um exemplo é a pesquisa de Noal e Silva 

(2020 ), na qual se partiu do “pressuposto de que há tempos, espaços e sabedorias 

ancestrais, presentes no cotidiano das aldeias, que trazem questionamentos e jeitos 

outros de viver essa inquietante e exigente experiência. Há riscos. Há ensinamentos”. 

Com isso, acreditamos que pensar a infância indígena Pataxó vinculada à educação 

nos permite elucidar sobre como, em tempos de pandemia, o ser criança se constituiu 

no processo de aprendizagem de saberes e práticas Pataxó ao se experimentar 

uma vida outra na aldeia Águas Belas no sul da Bahia (Brasil) por meio do encontro 

com saberes outros, matemáticas outras, que não necessariamente se manifestam 

no ensino escolar. Isso porque, durante a pandemia, as comunidades indígenas 

vivenciaram mudanças muito grandes e as crianças viveram esses momentos junto 

com seus parentes. 

A pandemia evidenciou, com maior concretude, a ausência de atendimento aos 

direitos cidadãos. Experiências, conhecimentos e sabedorias foram enterrados 

junto com os corpos. Resiliência e esperanças defenderam vidas e preconizaram 

a continuidade do estradar indígena. Com tantas desigualdades sociais e 

econômicas, os cuidados preventivos tornam-se praticamente impossíveis para 

parte da classe trabalhadora, incluindo as comunidades indígenas (Noal; Silva, 

2020, p. 2).

O tempo e o espaço vivenciados já não são mais os mesmos, pois tudo parou e 

ao mesmo tempo tudo ficou corrido. A escola fechou na nossa aldeia e a vida das 

crianças também mudou com este fato. Nesta direção as crianças nos disseram que:

“



80

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

A pandemia trouxe algumas mudanças, não podia fazer o que a gente fazia 

antes como abraçar pegar nas mãos dos amigos isso que mudou na minha 

vida…A pandemia trouxe para a vida da Aldeia várias mudanças fecharam 

as escolas fechadas e todo mundo dentro de suas casas…Com a pandemia 

trouxe mudança para minha família eu não podia sair de casa para estudar 

e minha família também não podia sair de casa (Laura Oliveira Silva, 2022).

 A pandemia trouxe mudança para minha família nós não podia trabalhar 

não podia sair de dentro de casa e nem estudar, fechou escola, fechou a 

estrada fechou as portas e todo mundo ficou na sua casa (Gabriel Oliveira 

Silva, 2022).

A pandemia nos trouxe mudanças pois nos fez refletir sobre novas formas 

de estudar, trabalhar e divertir (Lucca Lopes, 2022).

A pandemia trouxe algumas mudanças de na minha vida como as aulas que 

foram suspensas por tempo indeterminado (Patiburi Braz, 2022).

 As mudanças foi que teve que parar com tudo aquilo que tinha 

aglomeração, por exemplo, a festa para o que é costume de todo o ano mais 

por causo da pandemia não teve (Kaine Braz, 2022).

 As mudanças foi fechamento das estradas, com a estrada da aldeia fechada 

e a escola também minha tia ficou sem vender salgado e os tipos de coisas 

(Jaine Silva, 2022).

A educação escolarizada parou, como as crianças nos disseram nestes relatos, 

mas a educação tradicional, em contramão, não parou. As famílias e a comunidade 

continuaram desenvolvendo a educação tradicional Pataxó, de modo que as crianças 

passaram de viver tempos cronometrados divididos em disciplinas escolares pelos 

currículos, a viver esses outros tempos, os tempos da educação tradicional, os tempos 

das práticas socioculturais em tempos de pandemia. Considerando tudo isso, algumas 

perguntas surgiram: Como esse momento foi sendo vivenciado pela comunidade 

indígena da Aldeia Águas Belas? O cotidiano das crianças da aldeia mudou? O que as 

crianças fizeram do durante esse tempo de pandemia em que a escola ficou fechada? 



81

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

O que as crianças estavam aprendendo? Como estavam aprendendo? Como foram 

reinventados os modos de vida Pataxó de Águas Belas em tempos de isolamento social?

Para responder a essas perguntas, esta pesquisa buscou registrar a voz e as 

experiências vividas pelas crianças Pataxó da Aldeia Águas belas do Sul da Bahia 

partindo da ideia de que há tempos, espaços e sabedorias presentes no cotidiano 

familiar da aldeia que foram vivenciadas durante o tempo em que a escola da aldeia 

esteve fechada e que possibilitaram aprendizagens da educação tradicional, dando 

conta de outros jeitos de viver e se reinventar nestes tempos, pois: 

Nesse momento, em meio ao caos estabelecido, há saberes indígenas 

ancestrais, construídos ao longo de séculos, em harmonia com a natureza, que 

trazem maneiras outras de viver, de se relacionar, de se cuidar, de se curar 

coletivamente. Há cosmovisões que gestam unicidade no viver cotidiano e que 

nos conduzem ao pressuposto de que há tempos, espaços e sabedorias que 

trazem questionamentos e jeitos outros de viver essa inquietante e exigente 

pandemia. Há riscos. Há perdas. Há ensinamentos (Noal; Silva 2020, p. 4).

Além do mais, entendemos que há aprendizagens no cotidiano indígena como sempre 

houve, apesar desses conhecimentos terem sido negados e silenciados por séculos 

e por mais que esses conhecimentos se apresentem de um modo muito peculiar nas 

escolas indígenas. Nesse sentido, é preciso não só reconhecer as sabedorias indígenas 

que estão ao dispor da humanidade, mas também lutar contra a sua invisibilização, 

pois elas são necessárias para o mundo.

Ao olhar para esses contraditórios cenários que, em suas aparentes fragilidades, 

carregam a sabedoria e a coragem de quem sobreviveu aos mais perversos e 

violentos ataques dos processos colonizadores. Os saberes ancestrais estão 

sendo acionados? (Noal; Silva 2020, p. 4). 

Como sempre e muito mais que antes, nossos saberes tradicionais são acionados 

pois os conhecimentos e estudos dos não indígenas não conseguiam trazer soluções 

para certas situações. Em nossas comunidades indígenas, por exemplo, conseguimos 

minimizar a ação desse vírus que nos trouxe tanto terror seguindo nossos 

“

“



82

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

conhecimentos. Em meio a essas situações, nosso povo buscava em suas experiências 

soluções para as dificuldades apresentadas, por isso faz se necessário “reconhecemos 

uma tradição histórica que foi passando de geração a geração, pelos fazeres das 

experiências e pela oralidade, mas com a compreensão de que há intervenções e 

influências da ‘sociedade culturalmente predominante’” (Noal, 2006, p. 6).

Neste pensar, foram realizadas pesquisas com alguns familiares próximos por conta 

da situação pandêmica que vivenciávamos, mas também com familiares mais distantes 

de nosso Kijeme (casa), sempre tomando todos os cuidados sanitários que a situação 

demandava. No momento inicial, consideramos algumas perguntas como elementos 

detonadores para conversar com os parentes, tanto com as crianças quando com seus 

pais. Procurávamos responder a pergunta principal desta pesquisa: Como as crianças 

indígenas Pataxó da Aldeia Águas Belas se relacionaram com a educação tradicional 

desenvolvida em tempos de pandemia?

Neste difícil período foi possível identificar diferenças nos modos de compreender a 

educação entre indígenas e não indígenas, tanto no que se refere a aspectos internos 

quanto externos, por exemplo: para nós, a educação das crianças da aldeia, ainda 

que suas vidas tenham sido mudadas, continuou acontecendo, e elas não perderam 

sua liberdade, pois os quintais de nossas casas são um espaço educacional, onde as 

crianças não perdem sua liberdade de brincar, crescer, viver e aprender. A educação 

indígena está para além da educação escolar indígena, as crianças nos quintais das 

casas são educadas com base na cultura Pataxó.

A situação da pandemia alterou nossas organizações, alterou o processo de educação 

escolar indígena, também mexeu nas nossas dinâmicas familiares e no modo de 

viver das crianças, mas não alterou o processo de educação indígena familiar. Nesse 

sentido, é importante dizer que,

As crianças não são seres em transição ou em preparação, mas que elas são 

seres completos que desempenham, nas suas condições de desenvolvimento, 

ações singulares de uma agência social que precisam ser compreendidas e 

interpretadas […] A partir delas próprias, das suas culturas, das suas formas de 

se relacionar com o mundo e com o outro (Silva; Luz; Carvalho, 2020, p. 12). 
“



83

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

As crianças deixaram de ir para a escola, mas não deixaram de aprender. Partindo 

desta concepção, buscamos neste trabalho ouvir as famílias, mas principalmente 

as crianças Pataxó da Aldeia de Águas Belas sobre seus pontos de vista em relação 

as suas vivências durante a pandemia, e, assim, identificar modos de se praticar e 

aprender (matemáticas) próprios de nosso povo. Tentamos entender se de fato a 

suspensão das atividades escolares trouxe uma queda importante na qualidade de 

vida das crianças e prejuízo na dimensão cultural, na alimentação e na segurança 

física e emocional das crianças.

Durante minha experiência como professor, tive a oportunidade de dar aula para 

crianças, e no desenvolvimento das disciplinas e ações do FIEI eu me senti muito 

interessado pelo desenvolvimento de uma pesquisa de conclusão de curso que tivesse 

a infância Pataxó como seu eixo articulador e de reflexão. Com o fechamento da 

Universidade Federal de Minas Gerais e do Colégio Estadual Indígena Bom Jesus da 

Aldeia de Águas Belas devido a pandemia decretada pela Organização Mundial da 

Saúde, eu percebi que não esse cenário só tinha mudado a vida dos idosos e adultos 

na nossa aldeia como também a vida as nossas crianças Pataxó. Esta mudança teve a 

ver com o fato da escola, que promove um modelo de educação escolar indígena, ter 

fechado suas portas e muitos professores terem sido dispensados dos seus cargos, 

além das crianças passarem a permanecer mais tempo com suas famílias. Nesse 

contexto, a educação tradicional assumiu um papel fundamental no processo de 

desenvolvimento das crianças.

“É assim que é feito”: infância indígena Pataxó em tempos de 
pandemia na Aldeia Águas Belas

Com a pandemia, diversas mudanças aconteceram no mundo todo, e não poderiam 

ter deixado de acontecer em nossa comunidade. Acredito que não tivemos retomadas 

de atividades, mas tivemos várias atividades que começamos a fazer com mais 

frequência e em maior quantidade. 

Durante a pandemia da Covid-19, as crianças Pataxó deixaram de vivenciar os tempos 

regrados e disciplinares da escola para se incorporar com maior intensidade com a 



84

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

vida e tempos das práticas tradicionais da Aldeia Águas Belas, isto é, elas passaram a 

viver os tempos da educação tradicional que acontece no dia a dia do território. Essa 

mudança foi nos mostrando que, ainda que a educação escolarizada tenha parado, 

a nossa educação tradicional continuou propiciando aprendizagens ímpares, como 

movimentos em lutas por seus direitos à vida, atividades voltadas para a agricultura 

e à pesca, coletas de frutas e sementes… Em todos esses momentos, as crianças 

estiveram presentes com maior intensidade.

Práticas da agricultura

Antes da pandemia, poucas famílias desenvolviam práticas de agricultura e, por tanto, 

muitas famílias consumiam alimentos da cidade ou produzidos por outros parentes na 

comunidade. Então, com a pandemia, a maioria das pessoas da comunidade voltou a 

cultivar sua terra, principalmente porque o acesso à cidade ficou restrito e perigoso, 

pois havia muito medo da contaminação. Por conta disso, nos dias de hoje, podemos 

ver mais famílias plantando diversos tipos de cultivos, desde a plantação de hortaliças 

à plantação de sementes.

Plantando sementes de milho.

Fonte: Acervo do autor. Visite o vídeo para maiores detalhes no QR Code ou no seguinte link:  

https://youtu.be/jkzn9_yGzng



85

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

O processo de aprendizagem Pataxó acontece na própria vida da aldeia, como diz 

Lucca Lopes (2022), adolescente da minha comunidade: “trabalhei com ela (a avó) em 

sua roça de abóbora, molhando todos os dias, trabalhei no café”.

As crianças e jovens passaram a acompanhar e aprender por meio da observação, da 

interação com as ações, da escuta e do fazer nos processos de plantação de milho, 

amendoim, feijão, abóbora, melancia, hortaliças e um dos mais cultivados que são 

as roças de mandioca. Nessas práticas tradicionais, desde o início, tem que ter um 

cuidado com o tempo, desde o preparo da terra até a colheita tem que se prestar 

atenção na natureza e nos astros, pois se plantar no período errado as plantas dão 

bicho, as formigas cortam, a planta não se desenvolve como deveria, se chover quando 

tiver próximo da colheita perde a produção, então, para se plantar, temos que ter um 

certo zelo, temos que tomar um certo cuidado, senão não adianta plantar, pois não vai 

colher coisa boa.

Essas práticas mobilizam saberes que as crianças não vivenciam no âmbito escolar. 

Como algumas famílias não praticavam mais a agricultura de subsistência, as 

crianças não estavam experimentando esses saberes, mas a pandemia possibilitou 

essas experiências, pois as crianças aproveitaram esses momento com sua família e 

puderam aprender a conhecer e reconhecer o tempo. Aprenderam a ler os astros, 

como a lua, pois para plantar é preciso esperar a lua escura para que a produção não 

tenha pragas. Aprenderam que no mês de fevereiro não é bom cultivar a mandioca 

pois, segundo o senhor Ednaldo Pinheiro Braz (2021), “as mandiocas dão toletes e não 

tem raízes boa”, e que o mês de abril é um período bom para plantar milho, feijão, 

amendoim e outras sementes. 



86

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

Colheita de amendoim  

Fonte: Acervo do autor.

Contar o tempo é uma prática (matemática) de várias civilizações, inclusive dos povos 

indígenas e principalmente do povo Pataxó. Por meio dela, aprenderam a distância 

entre uma plantação e outra, aprenderam que para plantar não se joga a semente 

de qualquer jeito, que há uma quantidade certa de sementes em cada cova (até três 

caroços), que sementes demais atrapalham o crescimento e o desenvolvimento das 

plantas e que sementes de menos podem não germinar e fazer com que a cova seja 

perdida.

Essas aprendizagens acontecem involuntariamente a partir das práticas do dia a dia. 

Além de plantar, a melhor parte é a colheita, ao longo da qual podemos desfrutar do 

resultado das práticas realizadas e manter as práticas de alimentação tradicionais.

A colheita do urucum é feita por toda a família, inclusive as crianças, e é um 

momento de passagem de intensa sabedoria por meio de histórias. Dentre 

as várias etapas de preparação desse fruto para que dele seja feito o corante 

(colorau), a limpeza é uma em que as crianças observam os adultos e aprendem 

“Nós aprendemos várias 

coisas ajudando os pais e os 

mais velhos nas coisas de 

casa, na roça ajudando com 

tudo” (Patiburi, 2022).

“



87

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

com eles. Em alguns momentos, até as vemos querendo imitar seus pais e avós. 

Imitar, então, também é uma prática de aprender. 

Prática da construção de bote

Uma prática que havia deixado de ser realizada era a construção de bote de madeira. 

Muitos parentes realizavam esse ofício na comunidade, mas há muito tempo não se 

via ninguém construindo um. Em função da pandemia, Gentil resolveu construir um 

bote para poder ir pescar no verão na praia de Corumbau, algo novo para muitos pois 

não se praticava mais em nossa comunidade.

Eu tinha pedido para um parente fazer para mim, mandei tirar as tábua e 

falava com um, falava com outro e nada de ninguém querer fazer, e o bote 

ajuda nós na praia pra ir pegar um peixe, aí eu falei: quer saber de uma eu 

mesmo vou fazer. Como eu tinha mais tempo por causa da pandemia eu 

resolvi fazer, aí os menino me ajudava aqui em casa e devagar fui fazendo 

até terminei. Agora está aí pronto, e nós vai final de ano já pra praia redar 

(Gentil Braz, 2020).2 

Gentil disse que estava muito satisfeito com a realização desse sonho, pois ele nunca 

tinha feito um bote, mas já tinha visto seu pai fazer e o ajudou quando era criança. 

Ele disse que queria fazer o bote há tempos, mas, por conta da vida corrida, não tinha 

como construir, mas que com a pandemia teve tempo para realizar essa atividade. 

Gentil Braz também nos contou como se pratica a prática de construção de botes:

Oh! Meu guerreiro Uika:

O bote eu fiz, né, a tábua é de uma madeira chamada louro ingá, foi a 

madeira que eu tirei. O tamanho das tábuas foi de 5 metros e meio que eu 

tirei, né […] quais as outras madeira que foi utilizada nesse bote pra fazer, 

pra dar acabamento no bote? A gente usou pras cavernas, a gente usou uma 

madeira chamada garapa que é mamadeira resistente à água do mar, né? 

2   Em entrevista para esta pesquisa.



88

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

Usei madeirite que é uma madeira, né, apropriada para barco, né, também, 

né, usei também tábua de paraju, que é também uma madeira muito boa 

para água, resistente a água.

Aí foi, aí veio os acabamentos, que foi que eu utilizei cola, né, o nome da cola 

foi araldite, que é própria para barco também. Usei pó de serra também que é 

muito bom para evitar o vazamento de água, pra água não tá infiltrando nas 

madeiras, né, usei parafuso galvanizado, também próprio pra barco, pra não 

enferrujar, pra água do mar não enferrujar usei prego galvanizado também, 

apropriado para barco também e para água do mar. Usei tinta, tinta mesmo, 

normal, que pinta a porta e janela, né, tinta óleo que a gente chama.

E aí eu fui dando os acabamentos, dei uma lixada nele, dei uma pintura, né, 

parafusei, preguei, né, depois de parafusado, passei a cola, colei o araldite 

nele com o madeirite. Foi esse material que usei nele, no bote, eu gastei uns 

20 dias para fazê-lo, né, porque também não fazia todo dia, fazia os pouco 

também, mas foi mais ou menos isso uns 20 dias que eu fiz ele.

A largura dele é de um metro, mas foi esse material que eu usei no bote. Foi 

a primeira vez que eu fiz o bote, né, para quem não tinha feito um bote as 

pessoas que viu disse que ficou bom, eu também achei, para mim que ficou 

bom, botei no mar, né, ele não deu vazamento nenhum.

O processo de entortamento do bote, a gente usa no bico dele, duas estacas 

enfincada, né, no chão, mais ou menos assim, são quatro estacas, uma na 

poupa, uma no meio e duas na proa. É mais ou menos assim, uma distância 

de uns 20 cm de distância uma da outra, aí bota outra estaca, mais perto 

do meio do bote, mais ou menos de um 80 cm e coloca mais duas estacas 

na polpa,3 que é aí que vai fazer o envergamento das tábuas, né, puxa com 

a corda, aí prega, prega as cavernas e aí prega os bancos também, que é os 

bancos que vai segurar os envergamento das tábuas. O processo é esse daí, 

3   As diferentes grafias da palavra popa, ora grafada com U, ora com L, representam a fala e a escrita 
de Gentil Braz.



89

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

puxa na corda, né, coloca as estaca no chão, mede certinho o tamanho para 

ele não ficar torto nem para o lado e nem para o outro, só para quando as 

tábua for envergar, para nenhuma não ficar mais envergada que a outra […]

E é assim que é feito o bote. Nada de difícil de fazer, desse jeito aí, tendo 

paciência faz.

Gentil, ao relatar sua experiência nessa prática de produção do bote, nos fez um 

relato muito claro do material utilizado e de como ele realizou a construção desse 

sonho, nos ensinou a técnica de como fazer, mas o que mais me chamou a atenção 

foi quando ele disse que “E é assim que é feito o bote. Nada de difícil de fazer, desse 

jeito aí, tendo paciência faz”. Aí está o segredo, pois sabemos que não é fácil fazer 

um bote, mas que tudo que é feito com paciência fica fácil. Seguindo a técnica e os 

procedimentos se molda o bote, no seu tempo, sem pressa e sem pressão as coisas 

ficam fáceis. Não adianta forçar a aprendizagem, pois só aprendemos aquilo que nos é 

importante e aquilo que é feito com paciência, aquilo que fazemos com o corpo todo. 

É assim que aprendemos, fazendo… é assim que é feito. As crianças e os jovens 

acompanham os pais na realização das diversas atividades realizadas no dia a dia. 

Na vivência diária vão aprendendo, praticando com os mais velhos ou os mais 

experientes, e cada um de acordo com sua condição vai fazendo sua parte, pois 

nem todas as tarefas podem ser realizadas por todos. Homens, mulheres, jovens e 

crianças, cada um faz aquilo que lhe é possível. É assim que se faz. A aprendizagem 

acontece na prática, nada forçado. O conhecimento que aprendemos se faz 

acontecer na vida comunitária.

Prática da pesca

A participação das crianças nas práticas de pesca deu a elas saberes vivenciados que 

são únicos, pois, quando elas vão para o mar, elas aprendem a cuidar do seu espaço e 

da mãe natureza. Aprendem que não se pode desmatar nem degradar, que é preciso 

proteger as matas, o mangue, os rios e o mar, pois elas são as moradas dos encantados 

e muitos seres vivos que nos alimentam, como peixes e mariscos. A mãe natureza nos 

sustentou e continua nos sustentando principalmente durante período de pandemia, 



90

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

pois muitas famílias ficaram sem emprego e tiveram que ficar dentro do território. 

O rio e o mangue são espaços do território que nos propiciam diversas fontes de 

alimentos e que supriram as necessidades das várias famílias de nossa aldeia. 

A pesca do peixe e do marisco sempre fez parte da cultura alimentar de nosso povo 

Pataxó. Sempre fez parte das nossas tradições diárias ir ao mangue e ao rio pescar. 

Peixes como moreia e tainha, caranguejos, siris, aratus, conchas, búzios, ostras e 

goiamuns são alguns dos alimentos que sempre fizeram parte da culinária do nosso povo.

Como as crianças estão sempre junto a seus familiares, no momento da pescaria 

não é diferente. É assim que elas aprendem, fazendo com seus pais e com outros 

mais velhos a arte de pescar. Assim vai se preservando o conhecimento tradicional 

do nosso povo.

Com essas práticas, as crianças vão adquirindo conhecimento importante para a vida 

do ser Pataxó, conhecimento passados de pais para filho, e vivenciado no dia a dia, por 

exemplo, saberes sobre em que períodos cada tipo de marisco está disponível. Isso é 

importante, porque, como diz seu Pedro Braz (2021):

Não é só você sair de casa e dizer: vô lá no mangue! ou vô lá no rio! Não, 

num é assim não, é preciso saber o momento certo, né, porque se for no 

momento que não é certo você vai dar uma viagem perdida no mangue vai 

dar viagem perdida no rio então a gente precisa entender o tempo, né, o 

tempo certo (Pedro Braz, 2021).

Vemos então que para pescar é preciso todo um conhecimento sobre o momento e o 

local ideal, porque, se for no momento que não é propício, você vai fazer uma viagem 

perdida no mangue. A criança, junto de seus pais, observa e busca compreender e 

entender esse tempo. Podemos observar também que a lua está presente na maioria 

das atividades no povo Pataxó, como diz seu Pedro Braz.

Dependendo da fase da lua cada tipo de marisco, né, ou de peixe, né, ele 

pode pegar, cada tipo de marisco ele vai estar fácil naquela época, né? Sem 

falar que também tem um período em que os bichos estão se reproduzindo 

em que os mariscos na época de reprodução não dá certo, então é uma 



91

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

época que não pode pegar, por que os bichinhos tão tudo de ova ou de filhote 

aí não dá, não pode, não há condições de termos como está realizando, né, a 

pesca (Pedro Braz, 2021).

Então, a depender das fases da lua, os mariscos e os peixes podem ser pescados 

naquele período, pois são momentos em que cada espécie de animal vai estar 

disponível, ou seja, menos difícil de pegar, respeitando sempre o período de 

reprodução de cada espécie para não causar prejuízo ao ambiente. As crianças vão 

observando e, através das suas observações, conhecendo e aprendendo sobre o 

tempo, as fases da lua e o período bom para pescar. 

Eu aprendi com minha mãe, e minha avó também que me ensinou que o tempo 

de pegar o goiamum por exemplo é na lua cheia, o Siri já na lua crescente, a 

moreia, né, já é na lua nova na maré morta (Ronaldo Conceição, 2022).4

Na pandemia e com a impossibilidade de sair para trabalhar e de ir à cidade e com a 
falta de alguns alimentos, o mangue foi uma das fontes de alimento para nosso povo 
Pataxó, assim como o rio, que também trouxe o sustento para várias famílias.

Várias famílias saiu e eu também, né, para o rio para pescar, para conseguir 

o pedaço, né, o “mukusuy” (peixe) aí eu consegui o “mukusuy” para se 

alimentar e as crianças elas iam, existe alguns conhecimentos em relação 

a pesca, as crianças elas vão aprendendo, é o horário de pescar, né, porque 

não é qualquer hora, como já falei, então tem horário, tem o tempo, tem a 

lua isso tudo influencia, né, e as crianças elas vão aprendendo, né […] Na 

pescaria do rio, quando sair para pescar, não é todo momento ou qualquer 

hora que pode ir pescar no rio, pois existem alguns peixes que se pesca pela 

manhã a partir das 9 hora, outros, né, tem alguns outros peixes que já se 

pesca já de tardezinha, anoitecendo, outros já se pesca à noite, né, da mesma 

forma também que o marisco, né, existe um momento específico para pescar 

e não pode ser a qualquer hora e quando as crianças ela acompanha os 

4   “Relato de aprendizagem no mangue. Ronaldo Conceição no mangue com seu filho”. Para mais 
detalhes, conferir o vídeo desponível em: https://youtube.com/shorts/Ln7lHrhS9RE.



92

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

pais para o rio, elas vão observando e já vão aprendendo já desde cedo, né, 

já como ser uma criança indígena Pataxó pois ela aprende já desde cedo já 

junto com seus pais, né? (João Braz, 2022).

As crianças aprenderam esses vários processos para poder realizar essas práticas, 
que passam desde a escolha do lugar ao processo de tirar a isca, onde se tira a isca, 
qual isca para qual peixe. Pescar não é sair com o anzol sem saber qual é a isca que 
vai levar, qual é o peixe que está interessado em pegar, qual o horário que o peixe vai 
beliscar, vai comer. É assim que se faz e a aprendizagem vai acontecendo. 

A educação que acontece dentro Movimento Indígena

O governo aproveitou a pandemia e buscou aprovar projetos genocidas contra 
nosso povo indígena, tentando de diversas formas nos matar, sem acesso à saúde, 
querendo nos empurrar de ladeira a baixo com projetos de lei como o PL 490 do 
marco temporal. Mas como nosso povo indígena é forte e bravio, fomos para cima 
com nossas manifestações e orações aos nossos encantados. Nossas comunidades 
se dividiram em grupos: uma parte foi para Brasília e as outras ficaram na base, 
reunidas para fechar a pista BR 101 em apoio aos povos que estavam no Distrito 
Federal. Toda a comunidade participou, jovens, adultos, anciões e crianças. 

As crianças, através da participação nos movimentos, puderam aprender que, como 
diz o ditado popular, “uma andorinha só não faz verão”. Elas sentiram na pele também, 
como dizia nosso grande mestre e grande sábio de nosso povo Tururin Pataxó, que 
“uma vara só é fácil de se quebrar, mas um moi é mais difícil”. Aprenderam que nas 
lutas de nosso povo, nós nunca devemos lutar sozinhos, devemos lutar sempre juntos.

Um indígena na luta nunca luta só, pois se não fosse a união e as ações realizadas 
em conjunto com os parentes indígenas nas bases fechando as pistas e outros em 
Brasília ocupando os diversos espaços que devem e poderiam ser ocupados por nosso 
povo, não teríamos conseguido adiar essa votação, apesar de não ser esse nosso 
desejo, pois o que queríamos de fato era um julgamento que fosse favorável a nossos 
povos. Queríamos e queremos esse Projeto de Lei nº 490, que é um projeto genocida, 
anulado, esquecido, pois ele vai na contramão do nosso projeto de vida em nossas 

comunidades indígenas e da lei maior de nosso estado, que é a constituição. 



93

Uilian Conceição de Souza Rodrigues

  

As crianças aprenderam, e com mais intensidade na pandemia, que é preciso cuidar 

um do outro, que é preciso cuidar principalmente dos nosso mais velhos, que são 

nossa maior fonte de conhecimento, pois é com nossos anciões que a vida (história) 

da aldeia está guardada e é com eles que é preciso aprender. É preciso aprender para 

que a vida da aldeia não se acabe. Os anciões são aqueles que carregam consigo a 

história do nosso povo. Eles sabem de onde viemos, o que vivemos e como chegamos 

aqui, eles sabem as lutas que precisaram ser travadas para conseguir aquilo que temos 

até hoje, lutas que em vários momentos precisaram de outros conhecimentos, por 

exemplo, o conhecimento das marés, o ir e vir do mar na praia é tão semelhante ao 

ir e vir de nossos mais velhos à capital. Eles voltavam para a aldeia sem resultado, 

desanimados e tristes, mas logo se enchiam de energia e vontade e iam de novo em 

busca de demarcação, em busca de saúde, em busca de educação, em busca de uma 

vida melhor para nosso povo. Nem sempre tinham uma resposta boa, muitas das 

vezes voltavam até desesperançosos. Contudo, com o passar dos anos, eles foram 

conquistando muitas lutas, assim como o oceano batendo nas pedras. Indo e voltando, 

foram mostrando nossa força e capacidade de resiliência, capacidade de se moldar ao 

tempo e ao espaço. 

 Prática de  manifestar-se.

Fonte: Acervo do autor.



94

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

Nesse período pandêmico, as crianças puderam vivenciar essas práticas vividas desde 

sempre pelas nossas lideranças mais velhas e mais recentemente por nossos jovens 

guerreiros e guerreiras, pois a luta não para, nascemos na luta.

Muda-se as figurinhas no planalto dos três poderes, mas não muda a cabeça e o 

pensamento atrasado de quem lá chega, essa matemática é certa. Sai um e entra outro 

no poder, de forma intensa ou vagarosa, e sempre buscam contar a nossa história a 

partir do ponto de vista deles, do jeito não indígena de ser. 

Buscam sempre nos fazer enxergar o mundo a partir de seus olhos, dos olhos de quem 

vê a mãe terra como uma propriedade particular e a explora sem fim, de quem vê o 

universo como algo que precisa ser explorado, conquistado, desbravado, de pessoas 

que acham que viver bem é viver da lucratividade daquilo que acha ser seu.

Essa matemática é certeira. Passa-se os anos, muda-se governo, mas não muda a 

consciência de quem está no poder, não muda a consciência de que nem sempre 

é necessário precisa plantar para colher, basta apenas cuidar, pois assim sempre 

podemos ter. 

Fonte: Acervo do autor.
Prática de esperançar



Fechamento

Quando falamos sobre aprendizagem, saberes, práticas e construção de 

conhecimento, pensamos imediatamente na escola como espaço único de 

aprendizagem. Com a pandemia, as escolas fecharam, e para muitos as crianças não 

aprenderam nada, mas este trabalho mostra os diversos ambientes em que a educação 

acontece. Não a educação escolarizada, mas a educação para a humanidade, para a 

cidadania, para o ser Pataxó, educação que é desvalorizada pela escolarização, mas 

que se faz importante para nosso povo pois é assim que se faz.

Este trabalho nos fez perceber como a educação indígena familiar se fez presente 

neste tempo pandêmico e de que forma fortaleceu ao meu povo Pataxó, como a 

única educação nas vivências dessas crianças, pois é nas práticas diárias que o 

saber acontece. As crianças junto de seus pais aprenderam a ser crianças Pataxó, 

construindo aprendizagens a cada fase de sua vida. Jovens, adolescentes e crianças 

Fonte: Acervo do autor.

Uilian Conceição de Souza Rodrigues

Prática de 

“fechar a BR”

 Para maiores detalhes, acesso o QR Code ou vídeo em: https://youtube.com/shorts/N_snAMoye-0

Colheita indígena 

95



96

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

vão crescendo e vão se formando, aprendendo e construindo os seus aprendizados 

para ser um indígena Pataxó da aldeia Águas Belas, e é assim que nós fazemos.

Este trabalho de pesquisa ainda nos permite elucidar que, mesmo com a escola 

fechada, as crianças não deixaram de aprender, e que esses aprendizados não 

trouxeram uma queda importante na qualidade de vida das crianças, e nem prejuízo 

na dimensão sociocultural. Pelo contrário, se fortaleceu nossa cultura.

Esta pesquisa ainda nos leva a enxergar que, apesar de séculos e séculos de imposição 

de uma outra cultura, a nossa cultura indígena consegue permanecer viva até os dias 

atuais, e que as pedagogias dos nossos antepassados conseguiam e ainda conseguem 

passar de geração em geração saberes milenares, ao ponto de não perdermos aquilo 

que nos é tão precioso. O olhar o tempo, a lua e suas fases, a revoada das aves, saber o 

período de caça e de pesca sem degradação, os tipos de brincadeiras…

Então, é assim que é feito: primeiro deixar perceber, sentir, ouvir, pegar, ver, deixar 

conviver, possibilitando experimentar daquilo que considera importante à sua vida, 

possibilitando construir vida e transformando a realidade em aprendizado.

Referências 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

KRENAK, Ailton. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das Letras, 2020.

NOAL, Mirian Lange; SILVA, Denise. Crianças pequenas terena: reencontros 
ancestrais em tempos de pandemia. Zero-a-Seis, Florianópolis, v. 22, n. Especial, p. 
1332-1363, 2020. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/
view/78673. Acesso em: 2 set. 2024.

SILVA, Isabel de Oliveira e; LUZ, Iza Rodrigues da; CARVALHO, Levindo Diniz (Org.). 
Infância e pandemia na Região Metropolitana de Belo Horizonte: primeiras análises. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/78673
https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/78673


97

Colheita indígena Uilian Conceição de Souza Rodrigues

Belo Horizonte: UFMG/FaE/NEPEI, 2021. Disponível em: https://infanciaconfinada.
com/wp-content/uploads/2021/05/Infa%CC%82ncia-e-pandemia-em-Belo-
Horizonte-Primeiras-ana%CC%81lises-19-4.pdf. Acesso em: 2 set. 2024.

SANTOS, Alana Barros. Retratos da pandemia no bairro da Levada: infância e crise em 
um bairro de periferia. Zero-a-Seis, Florianópolis, v. 22, n. Especial, p. 1465-1477, 2020. 
Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/78673. 
Acesso em: 2 set. 2024.

sumário

https://infanciaconfinada.com/wp-content/uploads/2021/05/Infa%CC%82ncia-e-pandemia-em-Belo-Horizonte-Primeiras-ana%CC%81lises-19-4.pdf
https://infanciaconfinada.com/wp-content/uploads/2021/05/Infa%CC%82ncia-e-pandemia-em-Belo-Horizonte-Primeiras-ana%CC%81lises-19-4.pdf
https://infanciaconfinada.com/wp-content/uploads/2021/05/Infa%CC%82ncia-e-pandemia-em-Belo-Horizonte-Primeiras-ana%CC%81lises-19-4.pdf
https://periodicos.ufsc.br/index.php/zeroseis/article/view/78673


985Narrativas da vida escolar 
durante a pandemia 

na unidade de ensino da Escola 
Indígena Pataxó de Coroa Vermelha

Thaís de Oliveira dos Santos



99

5
Apresentação

Grande parte do povo Pataxó vive no Extremo Sul da Bahia, em 36 aldeias distribuídas 

em seis terras indígenas, situadas nos municípios de Porto Seguro, Santa Cruz 

Cabrália, Prado e Itamarajú, que são as aldeias de Coroa Vermelha, Barra Velha, Mata 

Medonha, Aldeia Velha, Águas Belas e Imbiriba. 

A Aldeia Barra Velha está localizada no município de Porto Seguro e é considerada a 

“Aldeia Mãe”, sendo um ponto de partida para a formação de todas as demais aldeias, 

tendo sua importância ressaltada e representada até mesmo através das pinturas 

corporais. Vale a pena ressaltar que há também Aldeias do povo Pataxó no Estado de 

Minas Gerais: 

os Pataxó vivem em sete comunidades, das quais quatro — Sede, Imbiruçu, 

Retirinho e Alto das Posses — estão localizadas na Terra Indígena Fazenda 

Guarani, município de Carmésia; MuãMimatxí, em um imóvel cedido à Funai 

pelo Serviço de Patrimônio da União, no município de Itapecerica; Jundiba/

Cinta Vermelha, no município de Araçuaí e também habitada pelos Pankararu; e 

JeruTukumâ, em Açucena (Pataxó, 2024).

“

SANTOS, Thaís de Oliveira dos. Narrativas da vida escolar durante a pandemia na unidade de ensino da Escola 
Indígena Pataxó de Coroa Vermelha. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael 
Antunes (org.). Colheita indígena: práticas investigativas como experiência de autoformação e afetação coletiva. Belo 
Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 98-120.

Como citar este capítulo



100

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

A comunidade indígena da Aldeia de Coroa Vermelha está localizada no município de 

Santa Cruz Cabrália, entre os municípios de Porto Seguro e Belmonte, e fica entre 

a praia e a pista da BR 367, Km 77. Ela conta com uma parte de mata a cerca de seis 

quilômetros a oeste da Aldeia, onde alguns habitantes desenvolvem a agricultura 

familiar.

A Aldeia de Coroa Vermelha surgiu em 1972, e tem como principal atividade a 

comercialização de artesanatos indígenas como meio de sobrevivência, além de ser 

conhecida como ponto turístico e receber visitantes de todas as partes do mundo. 

Nossa aldeia também é considerada um local historicamente famoso, já que foi o local 

onde foi realizada a primeira missa pelos portugueses em 1500 e um dos primeiros 

lugares a serem invadidos pelos europeus. Em meio ao processo de urbanização, a 

Aldeia de Coroa Vermelha segue resistindo e lutando para a garantia dos direitos, 

mantendo viva a cultura e praticando as tradições do seu povo, mantendo a essência, 

valorizando e respeitando os anciãos, chamados de “livros abertos”.

É conhecida também por sediar os jogos tradicionais indígenas que ocorrem todos 

os anos na comunidade, recebendo indígenas de diferentes povos e lugares, a fim de 

confraternizar e reverberar a união entre todos os povos indígenas, que mesmo tendo 

suas moradias distantes, são considerados como nossos parentes, promovendo o 

sentimento de unir, reunir e confraternizar.

A chegada da pandemia de Covid-19, no ano de 2020, trouxe uma série de desafios 

para diversos setores da sociedade, incluindo para a educação escolar indígena e 

para a vida na minha aldeia. No contexto da educação escolar indígena, esses desafios 

foram ainda mais intensos, uma vez que envolviam a preservação da cultura e da 

língua dos povos indígenas. Silvani Pataxó, umas das entrevistadas em 2023, afirmou o 

seguinte: 

Essa nova dificuldade que hoje se apresenta, nos deixa mais fortes e 

unidos para que possamos continuar a lutarmos por uma educação 

de qualidade e aprimorada para os nossos educandos. Assim como a 

Educação indígena não estava acostumada com esse isolamento social, 

uma vez que sua prática é através de conversas, passeios, vivências 



101

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

e troca de saberes/fazeres tradicionais no espaço de convívio. Houve 

a necessidade de reinventar as nossas práticas na comunidade, assim a 

execução da educação indígena tornou-se uma metodologia ativa na 

aquisição de conhecimentos culturais e sociais. 

Não ficando imunes às políticas emergenciais do momento, as escolas indígenas 

fecharam e fomos obrigados a reorganizar os modos de funcionamento para nos 

adaptar ao ensino remoto e continuarmos oferecendo educação de qualidade aos 

alunos. Em um contexto de limitações tecnológicas e de acesso à internet precário, 

a falta de infraestrutura tecnológica e de conectividade foram alguns dos principais 

obstáculos enfrentados pelas escolas indígenas.

Salienta-se que a população indígena não foi atendida por uma política específica 

de enfrentamento à Covid-19 por parte do Governo Federal. De acordo com a 

Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (APIB, 2022), em julho de 2022, haviam 

sido contabilizadas mais de 1.324 mortes em decorrência do Covid-19. Vale a pena 

notar que antes mesmo da pandemia não havia, por parte do Governo Federal 

ou dos governos estaduais e municipais, políticas educacionais comprometidas 

com a democratização do acesso e uso das tecnologias digitais de informação e 

comunicação nas instituições indígenas, assim como o fomento ao uso dessas 

tecnologias especificamente no processo de ensino aprendizagem. 

Diante desses desafios, que já acometiam os(as) docentes, os(as) gestores(as) e os(as) 

estudantes das escolas indígenas, inclusive da Escola Indígena Pataxó de Coroa 

Vermelha, onde propusemos o desenvolvimento desta pesquisa, todos continuaram 

e continuam trabalhando e lutando pela melhoria dessas condições, convictos(as) 

que a educação escolar indígena possui um papel de importante na preservação da 

diversidade cultural e na construção e fortalecimento das identidades étnicas Pataxó. 

No entanto, a pandemia da Covid-19 trouxe uma série de desafios para a educação, 

com uma grande necessidade de adaptação ao ensino remoto que exigiu uma 

reorganização significativa do processo educacional. 

Nesse sentido, esta pesquisa tem como objetivo registrar as narrativas produzidas 
por professores(as) e gestores(as) da Unidade de Ensino da Escola Indígena Pataxó 



102

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

de Coroa Vermelha, buscando analisar e descrever os impactos da pandemia de 
Covid-19 na educação escolar indígena. Com estes registros, será possível identificar 
os desafios enfrentados nesta escola indígena Pataxó no ensino remoto. Para isto, 
nos propusemos a realizar uma entrevista com um professor e três entrevistas com a 
equipe de gestão escolar. Nas entrevistas, focamos nos desafios enfrentados durante 
o ensino remoto, no uso de equipamentos tecnológicos e no processo de elaboração 
e entrega de atividades escolares como pontos específicos para conhecer os modos 
de funcionamento da escola e a vida num tempo em que o mundo enfrentava o 
isolamento social.

Na escrita deste capítulo, optamos por trazer análises das entrevistas que realizamos 
com Raimunda Pataxó- Hayô Pataxó, que, durante o desenvolvimento da pesquisa, 
atuava como coordenadora da área de língua Pataxó (patxohã) na escola e como 
coordenadora-adjunta da Ação Saberes Indígenas na Escola (IFBA), em Porto Seguro 
(formação continuada para professores e professoras indígenas da Bahia). Também 
apresentamos as análises da entrevista de Gilson de Matos Soares, que atua como 
professor há 21 anos na Escola Indígena Pataxó Coroa Vermelha.1 Entendemos que 
esta pesquisa serve como registro de mais um acontecimento histórico, que impactou 
a educação escolar indígena do povo Pataxó. Esta, como sempre, segue enfrentando 
com muita garra, lutando bravamente contra tudo o que surge com o passar do 
tempo. Assim, este registro permitirá uma compreensão mais ampla dos impactos 
da pandemia de Covid-19 na educação escolar indígena e poderá contribuir para 
o aprimoramento de políticas e práticas educacionais voltadas para as populações 
indígenas.

A Escola Indígena Pataxó de Coroa Vermelha

A Escola Indígena Pataxó de Coroa Vermelha está localizada no extremo sul da Bahia, 

na BR 367, Km 77, na Aldeia de Coroa Vermelha.

1   As outras entrevistas e a pesquisa na íntegra, está disponível em: https://www.fae.ufmg.br/
biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/2023-2/.

https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/2023-2/
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/recursos-online/monografias-do-fiei/2023-2/


103

Thaís de Oliveira dos Santos

Fonte: Acervo da autora.

Escola Indígena Paxó 

de Coroa Vermelha

Colégio Estadual 

Indígena Pataxó 

 de Coroa Vermelha
Fonte: Acervo da autora.

Colheita indígena 



104

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

O Colégio Estadual Indígena Pataxó Coroa Vermelha está localizado ao lado da Escola 

Indígena Pataxó de Coroa Vermelha, na BR 367, pois a Escola Indígena Pataxó Coroa 

Vermelha cedeu parte do terreno para a construção do colégio, fruto da luta de 

projetos elaborados por lideranças e pessoas que trabalhavam na escola. 

Estas instituições possuem um papel fundamental na preservação da cultura e na 

formação de futuras lideranças. Nelas, estão alunos da educação infantil até os 

estudantes do nono ano do ensino fundamental e Educação de Jovens e Adultos (EJA). 

O corpo docente e os(as) gestores(as) destas duas instituições escolares indígenas 

são protagonistas de diversas lutas pela permanência da identidade cultural Pataxó 

nas novas gerações e estão comprometidos pela busca da garantia de sobrevivência 

da comunidade em que vivem, da assistência à saúde e das demarcações territoriais. 

Enfim, são indivíduos cientes dos seus direitos e deveres para com a sua comunidade.

O colégio foi almejado quando os alunos que concluíam o Fundamental II na Escola 

Indígena Pataxó Coroa Vermelha viram a necessidade de dar sequência aos estudos, 

mas não havia ainda estrutura para tal – tanto no que se refere à estrutura física 

quanto a questões como merenda escolar e outros materiais necessários. Então 

surgiu a oportunidade, mediante muita luta das lideranças e de professores, de 

estudarem no Colegio Frei Henrique de Coimbra, como se fosse uma extensão da 

nossa escola.

Considerado como colégio provisório, foram cedidas algumas salas, porém o ensino 

era oferecido por professores não indígenas, que não possuíam uma educação 

diferenciada valorizando as questões indígenas. Foi em 2010 que se deu a criação do 

colégio, porém os alunos tiveram que passar a estudar em salas da Escola indígena 

Pataxó de Coroa Vermelha, pois o prédio físico do colégio ainda não estava pronto.

Então, anos depois, os alunos entraram na unidade escolar do Colégio Estadual 

Indígena Pataxó Coroa Vermelha, que deixou de ser extensão e passou a possuir 

um prédio próprio, antes mesmo da unidade ser oficialmente inaugurada, devido a 

problemas com a falta de pagamento no processo de construção.



105

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

Até então a unidade escolar não havia sido inaugurada e era gerida pelo diretor 

Railson Braz, que faz um papel diferenciado e comprometido com as questões 

indígenas juntamente com sua equipe. A unidade é reconhecida e ganhadora de 

diversos prêmios por se destacar nos resultados de ensino, um deles, inclusive, dado 

pela ONU. Atualmente, a escola possui 580 alunos, sendo que 470 alunos estudam 

na sede. Possui também cinco anexos, são eles: Juerana, Mata Medonha, Guaxuma, 

Mirapé e Meio da Mata. 

É importante mencionar que a educação escolar indígena é um tema de grande 

relevância para a valorização da cultura e identidade das populações indígenas. 

No Brasil, a educação escolar indígena é regulamentada pela Lei de Diretrizes e 

Bases da Educação Nacional (LDB), de 1996. A Constituição Federal, em seu artigo 

210, estabelece que “serão fixados conteúdos mínimos para o ensino fundamental, 

de maneira a assegurar formação básica comum e respeito aos valores culturais e 

artísticos, nacionais e regionais”. Já a Lei de Diretrizes e Bases da Educação, Lei nº 

9.394, de 1996, em seu artigo 78, determina que “os sistemas de ensino promoverão 

a valorização das diferentes manifestações culturais e a necessidade de ensinar o 

respeito aos valores culturais e artísticos”.

Diante dos diversos desafios enfrentados pela educação escolar indígena, vemos como 

é importante registrar as vivências da escola indígena durante a pandemia provocada 

pela Covid- 19, pois possibilita demarcar novas demandas e legitimar propostas já 

existentes, que são defendidas pelos povos indígenas: uma escola intercultural e 

diferenciada para a valorização da cultura e identidade indígena na educação escolar. 

Não existe apenas uma forma de ensinar e aprender. A compreensão da especificidade 

da escola indígena dentro do contexto da aldeia é fundamental.

Assim, a Escola Indígena Pataxó de Coroa Vermelha busca a formação integral dos 

estudantes, lutando por uma educação que incorpore saberes e práticas tradicionais, 

visando à formação integral dos estudantes, promovendo também a participação das 

comunidades na construção do processo educacional, respeitando e valorizando a 

cultura, língua, história e tradições do povo Pataxó, promovendo, assim, a construção 

de uma identidade étnica. 



106

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

Desenvolvimento da pesquisa

Para realizar esta pesquisa, abordei as narrativas de dois professores e quatro 

gestores(as) indígenas da Escola Indígena Pataxó de Coroa Vermelha, para criar 

um processo de reconstrução do passado que reascende no atual processo de 

reafirmação étnica, ao registrar as memórias da vida escolar na pandemia provocada 

pela Covid-19.

A narrativização, ou seja, o ato de “contar histórias faz parte da própria 

experiência humana” (FLANNERY, 2011, p. 118). As narrativas desempenham 

funções pragmáticas: “O nosso viver é interpretado, discutido e compartilhado 

através de histórias que contamos para ilustrar, exemplificar, argumentar e 

divertir” […] (FLANNERY, 2011, p. 112-113). Na esteira desse pensamento, Bruner 

(2002 apud MEDRADO, 2008) considera que a narrativa é a ferramenta que o ser 

humano usa para construir e expressar como compreende suas experiências. 

Ela é usada para construir significados e esquematizar as experiências humanas. 

Concebo a narrativa como o ato de contar histórias, organizar e relatar 

experiências, portanto, é uma prática social, uma prática discursiva (Paiva, 2013, 

p. 30).

Registrar narrativas mediante entrevistas nos permitiu compreender as experiências 

vividas e, com elas, aprendemos sobre o nosso presente e futuro, assim como 

demarcamos reivindicações e necessidades emergentes para a escola indígena. 

Elaboramos, então, uma coletânea de narrativas de um professor e três pessoas da 

equipe de gestão da escola, que atuaram no período pandêmico e atuam na Escola 

Indígena Pataxó de Coroa Vermelha. Os entrevistados relataram, de acordo com 

a própria visão, todo o acontecimento e os desdobramentos das situações que se 

apresentaram ao longo do período pandêmico.

As narrativas foram coletadas através de áudios, com a autorização dos entrevistados, 

quando eles contaram qual o sentimento deles com a chegada de um acontecimento 

tão inesperado, como foi a pandemia de Covid-19. Foram também registradas 

fotografias da escola, para a melhor compreensão/experiência do leitor.

“



107

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

Narrativas de professores(as) e gestores(as) indígenas sobre a 
vida na escola durante a pandemia (2020-2022)

Raimunda de Jesus Matos 

Receber a notícia que estávamos vivendo o mundo pandêmico não foi 

fácil. O medo tomou conta e a preocupação aumentava a cada dia. 

Principalmente após a Organização Mundial de Saúde afirmar que 

o mundo enfrenta uma pandemia causada pelo novo Corona vírus, o 

Covid-19, autoridades de vários países começam a executar medidas 

que visavam à contenção da doença no Brasil e no mundo. E em 

nosso Município não foi diferente, houve suspensão temporária das 

atividades escolares presenciais a qual foi uma tentativa de minimizar 

a propagação da epidemia do corona vírus e reduzir o risco de contágio 

e propagação do vírus entre professores e alunos. E esse período de 

suspensão das aulas presenciais, durou mais ou menos um ano. E, 

para nós da Escola Indígena foi muito difícil porque o município, com 

a suspensão das aulas, todos os funcionários e professores Indígenas 

foram exonerados. Mas, para ajudar os colegas que não teria outra 

fonte de renda, começamos a buscar parceiros para ajudar os nossos 

colegas nesse período de grandes dificuldades. Conseguimos parceiros 

que ajudavam financeiramente os professores e funcionários, além 

das ajudas de cestas básicas advinda da FUNAI e outros parceiros que 

ajudavam nesse período. E no ano seguinte, em 2020, a Secretaria de 

Educação de Santa Cruz Cabrália adotou o processo de realização do 

ensino remoto inclusive em nossas escolas indígenas. 

Para que essa modalidade de ensino nova, e muita estranha, desse certo, 

tivemos que contar com o apoio, parceria e o comprometimento de toda 

a comunidade escolar, bem como dos caciques e das lideranças. A nossa 

escola Indígena Pataxó Coroa Vermelha adotou uma nova organização 

pedagógica para assegurar que todos os estudantes indígenas recebessem 

as atividades remotas em suas casas. Seguindo as medidas de proteção 



108

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

contra o Corona vírus, a escola fazia escalas de planejamentos por 

segmentos e etapas para que os professores e professoras planejassem as 

atividades remotas, as quais teriam que ser impressas para contemplar 

as reais necessidades social cultural dos nossos estudantes indígenas, 

porque em muitas das nossas aldeias não há acesso à internet e nem 

tecnologias. As atividades teriam que ficar de quarentena, seguindo o 

protocolo de segurança e logo depois os pais, mães e responsáveis, viriam 

até a escola para pegar o envelope com as apostilhas das atividades 

referentes 15 dias letivos, das respectivas séries ou disciplinas dos seus 

filhos e filhas, bem como devolver as atividades já realizadas, executadas 

pelos estudantes. Tivemos inúmeros desafios na realização do ensino 

remoto, mas também muitos aprendizados. E dessa forma, a escola 

manteve sempre conectada com os estudantes e as famílias durante o 

ensino remoto e desenvolvendo a nossa educação escolar Indígena. 

A elaboração do Projeto Político Pedagógico (PPP) da escola Indígena 

teve início por uma ação conjunta entre escola, pais, alunos lideranças e 

comunidades a partir do desejo dos professores e professoras Indígenas 

da primeira turma do magistério Indígena no ano de 1998, com os 

princípios de uma Educação Escolar Indígena, Específica, Diferenciada, 

Bilíngue/multilíngue, Intercultural, Comunitária. E logo depois a 

efetivação da sua construção se deu com o projeto de pesquisa do 

Professor Jerry Matalawê, da Universidade de Mato Grosso (UNEMAT). 

E cada ano o PPP é revisado, repensado sempre respeitando as reais 

necessidades culturais do nosso Povo.

Durante o período remoto, ficou muito difícil seguir o currículo da escola. 

Tivemos que fazer adaptações para contemplar a realidade pandêmica. 

Não tínhamos professores e estudantes corpo a corpo em sala de sala 

presencialmente para cumprir rigorosamente a proposta curricular de 

cada série ou disciplina. As atividades programadas e planejadas eram 

pensadas para cada estudante com sua individualidade cognitiva, inclusive 

para os estudantes da educação especial da escola. 



109

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

Quanto ao Sistema de Gestão Escolar (SGE), foi implantado no 

Município e a escola Indígena, penso eu, que foi obrigada a acompanhar/

aceitar o sistema. Ao meu ver, é um sistema que tem pontos positivos 

e negativos. Positivos porque é um sistema informatizado onde se 

encontra dados gerenciais de alunos, planejamento de bimestres, bem 

como, de aulas quinzenais. Ou seja, um sistema bem estruturado. Mas, 

ainda não contempla as reais necessidades culturais do nosso Povo. Ou 

seja, é necessário grandes mudanças e adaptações para contemplar a 

Educação Escolar Indígena do nosso Município. 

Raimunda Matos destacou o desespero que foi vivenciado com a notícia da chegada 

da pandemia, tanto da Unidade escolar, quanto pela comunidade em si, pois ambas 

caminham juntas em um só pensamento, a escola trabalha segundo ao andamento 

da comunidade, ou seja, tudo que acontece na comunidade, a escola aborda em 

seu processo educacional. Não foi fácil, mas a essência de união encontrada nas 

comunidades indígenas faz com que o mecanismo de resistência seja ativado, pois 

o povo pataxó tem a característica de ser um povo de luta e a comunidade unida se 

torna mais forte.

Em uma situação completamente inusitada, com a suspensão das aulas presenciais 

e com o retorno no modo remoto, a escola teve que trabalhar as questões 

socioemocionais com esses alunos, na tentativa de intervir nesse cenário de reclusão, 

proporcionando atividades lúdicas, onde o aluno pudesse interagir com a família e ter 

um momento de felicidade, recebendo, em contra partida, um feedback das famílias 

agradecidas por sentirem o carinho e preocupação da escola com seu bem estar, visto 

que nos roteiros das atividades sempre haviam mensagens motivacionais.

Foram muitos os esforços da unidade escolar para tentar também amenizar os 

impactos negativos na parte psicológica dos membros da comunidade, isso acontecia 

devido à Escola estar ciente de que a situação na comunidade era muito triste, 

mediante à perda de parentes para essa doença chamada de corona vírus e devido a 

educação escolar indígena ser diferenciada e comunitária. Podendo contar também 

com o apoio das lideranças, e de parceiros que sempre souberam valorizar a escola 



110

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

como algo fundamental para o desenvolvimento da comunidade, não deixando de 

estar presente durante esse momento tão difícil.

Gilson de Matos Soares

Eu sou Gilson de Matos Soares sou professor da Escola Indígena 

Pataxó Coroa Vermelha (Professor de Matemática do Fundamental II) 

e relacionado ao momento pandêmico, nossa comunidade, enquanto 

professor na escola indígena, nós tivemos foi um desafio, de atuar 

nesse momento da pandemia, né?! Assim como foi em todo o Brasil, 

nas comunidades indígenas não foi diferente, foi um momento que 

a comunidade nunca tinha passado, o mundo não tinha passado na 

verdade, né? Nós tivemos que nos adaptar para que pudesse termos as 

aulas e um dos desafios principais foi o planejamento. 

Pensamos, de que maneira a gente irá planejar as aulas, né, uma vez que 

não estaria com os alunos presentes, como trabalhar de forma remota? 

E tivemos que fazer logo de início, o planejamento coletivo, né, com os 

professores, escolhendo um tema e daí desenvolver as atividades com 

todas as disciplinas, de forma interdisciplinar e de maneira que os 

alunos pudessem entender, porque não tinha a presença do professor 

para explicar individualmente.

Então num primeiro momento, tivemos que fazer essas atividades 

coletivas, de modo interdisciplinar, só que depois também não deu 

muito certo, aí acabamos fazendo por disciplina, reuniam os professores 

de cada disciplina e elaboravam a atividade à qual aqueles alunos 

iriam responder, então elaborávamos atividades de matemática, de 

português, de todas as disciplinas. Os professores de cada disciplina, 

juntos, elaboravam uma atividade e enviavam para o aluno e aí após as 

duas semanas eles retornariam com essas atividades e a gente fazia a 

correção e ele já levaria uma outra atividade para mais uma quinzena e 

assim fomos fazendo durante a pandemia. 



111

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

Como eu te disse, no início foram vários desafios, né,primeiro com 

relação ao entendimento, né? E uma vez que os alunos não tinha o 

contato com o professor e a gente não tinha também, como fazer um 

acompanhamento por celular por exemplo? Porque os alunos, nem só 

os alunos, mas também a escola, não oferecia esse mecanismo, né, de 

celular, até que quanto a aparelho de celular não seria tanta dificuldade, 

né, porque a maioria hoje tem um aparelho celular, mas aí depende da 

internet pra que a gente possa fazer isso, né? 

Pois cada aluno que trazia essas atividades, às vezes os pais traziam 

e a gente ia corrigir essa atividade da semana ou da quinzena, mas 

às vezes as questões estavam todas respondidas, né?! E outras não, 

dependendo daquela família na qual aquele aluno era membro, né? 

Se fosse uma família que tinha na sua casa ali, alguns alunos que é já 

tinham uma escolaridade talvez a nível maior do que a dele, tinham 

mais uma facilidade que eles explicavam, né, e respondiam. Às vezes até 

respondiam aquele aluno que não tinha tanto, que os pais não tinham 

tanta escolaridade, na maioria das atividades, né, não vinham todas 

completas e aí já tínhamos essa dificuldade. 

Com relação à avaliação por exemplo, né, porque aí para se avaliar, 

nós tínhamos que também levar em consideração essas situações, 

então um dos critérios de avaliar era o aluno já entregar atividade 

e devolver, a devolução já era um dos itens a serem avaliados, né, 

entregar as atividades e trazer o retorno. A outra questão era fazer o 

acompanhamento das questões respondidas e na atividade seguinte 

a gente retornava com algumas até revendo novamente, dando uma 

revisada nesses conteúdos, só que também enfrentamos diversas 

dificuldades com relação a produção desse material, porque o município 

não deu todo suporte que a escola precisava, de imprimir muitas 

atividades, né? Dentre outros coisas, uma escola com mais de 1.000 

alunos e você tendo que fazer essas atividades pra todos esses alunos, né? 

Não tinha como enviar muitas atividades, às vezes duas, três páginas 

com atividades eram feitas por disciplina, porque demandava de muito 



112

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

material, folha de papel ofício, tinta pra impressora, tinha uma única 

impressora pra imprimir todas essas atividades, né? Então, a gente se 

reunia para imprimir essas atividades, depois se reunia para montar 

essas atividades, né, grampear todas para que o aluno pudesse receber, 

então isso foi uma grande dificuldade que a escola enfrentou para 

solucionar esse problema na pandemia.

Um ponto que posso dizer assim, positivo dentro dessa pandemia, foi 

no primeiro momento dificultoso lidar com a tecnologia, também no 

início foi logo uma experiência nova, né?! Que é você tá mexendo com a 

tecnologia, porque a gente não estava tão acostumado, era acostumado 

com o contato direto com o aluno na sala de aula, quadro, né, e a 

explicação. Então a gente passamos a fazer essas explicações, agora 

para as pessoas que vinham pegar as atividades, eles explicariam para 

os seus filhos ou irmãos, quem viesse, né, ou ele próprio que viesse, 

alguns tinham alguns contatos, a gente disponibilizava também, era 

algo interessante, disponibilizá-las em cada atividade o contato dos 

professores de cada disciplina, porque aí eles poderiam entrar em 

contato, aqueles que tinham é crédito pra ligar ou internet ainda, 

entraria em contato com os professores e tirava algumas dúvidas pra 

que a gente pudesse ajudá-lo durante aquele período. 

Então a gente fazia isso, tirava essas pequenas dúvidas durante a 

semana e aí tivemos outro ponto positivo, decisivo, que foi também 

a implantação do SGE, que era o sistema de gerenciamento dessas 

notas das atividades. E ra algo novo também para a escola, que estava 

acostumada com seu diário, né, impressos e agora é preciso pegar tudo 

e colocar tudo no sistema, né, diretamente online, né, e aí tivemos que 

saber fazer essa adaptação, aprender assim às pressas pra responder e aí 

era um ajudando o outro, encontramos essa dificuldade, em você passar 

o conteúdo e ter que lançar nesse sistema. 

Era algo que talvez não era aquilo o que você tinha passado para o 

aluno, e sim aquilo que já estava dentro do currículo, ali do município, 



113

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

né? E foi um desafio para a escola e também um desafio para os alunos 

também, né? Os pais também tinha uma grande preocupação com 

relação a reprovação e aprovação do aluno, então realmente também foi 

um momento difícil, tanto para o aluno quanto para o professor, mas no 

final, é deu certo para que tudo acontecesse, porém a aprendizagem dos 

alunos não foi aquilo que a gente esperava, né?

Assim que retornarmos, conseguimos fazer um diagnóstico, que foi 

constatado um prejuízo imenso para esses alunos, que logo no início 

nós tínhamos uma reprovação e que passavam pra gente que íamos ter 

que avaliar e reprovar alguns alunos que não conseguissem atingir suas 

metas e aí nós ficamos preocupados com isso, como faria isso esse tipo de 

avaliação? E aí depois acabou que o município em si, a grande maioria, 

decidiu aprovar todos os alunos, né? E aí quando retornamos para o 

presencial aí nós fomos ver a dificuldade de cada aluno presencialmente. 

Mas foi isso, foi uma experiência digamos que interessante, diante da 

situação que o mundo estava vivendo e nós tivemos que correr atrás 

para se adaptar a aquilo que a gente não era acostumado, né? Não tinha 

nenhuma experiência de aulas remotas por exemplo, nem os professores 

e nem o nosso público, que é a nossa comunidade e a escola, também 

não tinha essa estrutura para oferecer também, né, esse tipo de aulas 

remotas, fora o risco de contaminação, que por mais que a gente fizesse 

e tivesse todos os cuidados, mas tinha o risco da contaminação, tanto do 

aluno vindo pegar as atividades, quanto da gente tendo contato também 

com os alunos, né?

Primeiro passaram que nós tínhamos que pegar essas atividades deixar 

ao menos três dias reservadas, para que a gente pudesse manuseá-las, 

fazer a correção, entre uma e outra e também imprimir essas atividades, 

montar e demorar mais um dia, para que o pai do aluno viesse pegar 

também, mas só que não tinha como cumprir isso, né? Outra dificuldade 

também foi quanto aos alunos retirarem essas atividades, né?



114

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

O professor Gilson Matos relatou a preocupação com a questão do planejamento 

das atividades que seriam ofertadas para os alunos, tendo o cuidado e pensando 

em qual seria a melhor forma que pudessem ser feitas essas atividades, para que os 

alunos conseguissem tirar o máximo de proveito possível das mesmas, então, munido 

de muito conhecimento, tanto por experiência de anos na educação, quanto de 

conhecimento tradicional, ele não mediu esforços em usar isso em prol de contribuir 

com a qualidade dessas propostas de atividades.

No constante exercício da práxis pedagógica, sempre antes de serem enviados os 

roteiros, as atividades eram analisadas pelos demais professores e pela equipe de 

gestão, a fim de observar se a linguagem a qual eram abordadas nesses roteiros, 

observando se eram adequadas e se contemplavam a realidade dos alunos, utilizando 

uma linguagem simples, contando também com instruções na própria atividade, de 

como a mesma deveria ser feita, para que o responsável pudesse ajudar o aluno na 

resolução das mesmas.

Isso foi fundamental, pois mais do que virem respondidas essas atividades, elas 

precisavam realmente ser funcionais, o foco delas era atender de fato os alunos, de 

modo que pudessem aprender realmente com elas. Então o feedback dessas atividades 

serviam de termômetro para que pudéssemos pensar em novas estratégias, para 

então planejar as próximas que seriam enviadas. Ainda que com algumas limitações, 

o desafio de elaborar e produzir essas atividades era inteiramente pensado no 

aprendizado real do aluno, abordando principalmente às questões culturais por meio 

de atividades adaptadas voltadas para a valorização tradicional cultural Pataxó.

Aqueles que moravam próximo à escola, não encontraram tanta dificuldade, mas 

aqueles que moravam distante da escola, como os alunos das extensões, tiveram 

grande dificuldade em vim recolher, pra pegar essas atividades e fazer essa devolu-

ção também, também foi um desafio para a escola, para os professores, de ter essa 

sensibilidade quanto a avaliação desses alunos não podendo prejudicá-los e tivemos 

cuidado pra sermos o mais sensível possível, no mais foi isso, esse desafio que a escola 

indígena enfrentou junto com os seus professores.



115

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

Fechamento: aprendizagens ao ouvir narrativas da vida na escola 
indígena durante a pandemia (2020-2022) 

Apesar das legislações e políticas públicas existentes, a educação escolar indígena 

ainda enfrenta diversos desafios, tais como a precariedade das estruturas, a ausência 

de bibliotecas e laboratórios e a falta de materiais pedagógicos. 

A estrutura da escola se encontra com sérios problemas, visto que desde que se 

iniciaram as aulas no local, nunca houve uma reforma que realmente sanasse todos os 

problemas de infraestrutura, a falta de investimento e a precariedade dos materiais. 

O que ocorre sempre é uma tentativa de “maquiar” externamente. Sempre que chove, 

continua chovendo mais dentro das salas do que do lado de fora. As janelas são 

preenchidas com pedaços de tapumes de madeira em vez de vidro. O famoso "jeitinho 

brasileiro" por parte do poder público. Prova desse descaso é que, no início do ano 

letivo de 2023, os próprios professores e a equipe de gestão fizeram um mutirão para 

que a escola estivesse em condições dignas para receber com alegria os alunos. Foram 

compradas tintas com recursos próprios, rolos, etc. para que a escola ganhasse “a 

cara do Povo Pataxó”, ressignificando o espaço escolar.

Houve certa dificuldade na logística de entregas e devolutivas da sede para as 

chamadas extensões da escola durante o ensino remoto, que se tratava de salas 

de aula nas comunidades circunvizinhas da sede. Eram cinco extensões: Aroeira, 

Agricultura, Araticum, Nova Coroa e Txihy Kamaywrá. Nem sempre se conseguia 

entregar as atividades no mesmo prazo que era entregue na Sede devido à questão do 

transporte, porém todos os alunos das extensões receberam os roteiros, assim como 

os alunos da sede. 

A maioria dos professores da escola indígena Pataxó de Coroa Vermelha já possui 

formação pelas Universidades Federais de Minas Gerais (UFMG), do Sul da Bahia 

(UFSB), e da Bahia (UFBA), pela Universidade do Estado da Bahia (UNEB) e pelo 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia da Bahia (IFBA) em cursos 

interculturais indígenas. 



116

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

O ensino remoto se tornou uma alternativa para a continuidade do processo 

educacional durante a pandemia da Covid-19. No entanto, essa modalidade de ensino 

também trouxe desafios para a educação escolar indígena. A educação indígena é 

caraterizada por ser comunitária e oral, além de valorizar as práticas socioculturais, o 

que tornou muito desafiador o desenvolvimento de atividades remotas. Isso porque o 

ensino remoto, em sua maioria, utiliza recursos tecnológicos e materiais escritos que 

não contemplam as especificidades linguísticas e culturais dos povos indígenas que 

tem como herança tradicional o domínio da oralidade.

Um dos fatores que prejudicaram os estudantes muito relatado foi a falta de aparelhos 

celulares das famílias e a falta de acesso à internet, que dificultaram, no caso dos pais 

que não tinham tempo de ir à escola, a comunicação deles com a escola, e, no caso dos 

estudantes que precisavam de um aparelho para pesquisa, a resolução das atividades. 

Em meio a tantas questões, algo que ficou nítido foi a falta de suporte e estímulo por 

parte da família dos estudantes, não cooperando com os alunos na resolução das 

atividades, ou até mesmo não comparecendo na unidade de ensino para pegar ou 

devolver os roteiros de atividades. Uma das causas desse “abandono” foi a falta de 

tempo devido aos horários de trabalho, dentre outros fatores que foram alegados. 

Algo importante que aconteceu foi que, ao analisar por que as atividades estavam sendo 

devolvidas sem serem respondidas, foi descoberto de que muitos pais não sabiam ler 

e nem escrever devido a uma infância passada trabalhando para ajudar no sustento da 

família. Isso os impossibilitou de auxiliarem os filhos e complicou a aprendizagem para 

os alunos que se encontravam no processo de alfabetização remoto. 

Diante de todos esses desafios, foi necessário que medidas específicas fossem 

adotadas para a promoção do ensino remoto na educação escolar indígena. Medidas 

que respeitassem as especificidades linguísticas e culturais da comunidade de Coroa 

Vermelha e que garantissem o acesso aos conteúdos educacionais de qualidade, 

voltados para realidade da comunidade em que os alunos vivem. Para isso, foi 

fundamental que fossem disponibilizados materiais didáticos adequados, que 

valorizassem a oralidade e as práticas culturais do povo Pataxó.



117

Colheita indígena Thaís de Oliveira dos Santos

Por isso, também foram pensadas estratégias para a elaboração dos roteiros de 
atividades, com o intuito de facilitar a compreensão dos pais que possuíam baixo 
nível de escolaridade. Nas próprias atividades havia um passo a passo sua realização, 
utilizando palavras simples e do cotidiano da comunidade, com conteúdos voltados 
para os conhecimentos tradicionais para os quais a fonte de estudo pudesse ser 
alguém mais velho da comunidade ou até mesmo algum membro da família.

A reflexão com relação ao método avaliativo teve que ser ainda mais exercida, 
considerando todas as problemáticas que surgiram, tendo em vista todos os fatores 
que desfavoreceram os alunos e os prejudicaram educacionalmente, sendo que eles 
não tiveram culpa de tudo o que aconteceu. Em virtude de um cenário complexo 
como esse, foi pensada uma estratégia de organização mais humanizada possível, 
colocando em prática o exercício da empatia.

Na escola indígena Pataxó de Coroa Vermelha, sempre foi comum a prática da busca 
ativa, e por conta da falta de acesso e de contatos por meio de celulares, essa prática 
teve que ser muito utilizada para a garantia educacional dos alunos: os professores 
iam às casas dos alunos a fim de saber por que os familiares não estavam pegando os 
roteiros de atividades, buscando também conscientizar os pais sobre a importância 
do estudo para a vida dos seus filhos.

Diante desses impactos, foi fundamental a garra que os(as) gestores(as) e 
professores(as) tiveram na luta da educação escolar indígena durante a pandemia de 
Covid-19, trabalhando para a redução das desigualdades educacionais e para o apoio 
emocional aos estudantes por meio de atividades voltadas para seu bem-estar e saúde 
mental, valorizando a oralidade e as práticas culturais dos povos indígenas. Com a 
interrupção das aulas presenciais, foi necessário buscar alternativas para garantir a 
continuidade do processo de ensino-aprendizagem. A escola adotou o uso de roteiros 
de estudos e atividades impressas, que foram distribuídos nas comunidades indígenas. 

Para superar esses obstáculos, a escola adotou estratégias como o uso de grupos de 
WhatsApp para comunicação com os estudantes e, em algumas ocasiões, a realização 
de encontros virtuais para orientação sobre as atividades escolares. A escola também 
buscou o apoio de lideranças e membros da comunidade para garantir a entrega das 

atividades impressas e a realização das atividades.



118

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Diante da pandemia de Covid-19, a educação escolar indígena enfrentou desafios 

significativos em todo o Brasil, incluindo a Escola Indígena Pataxó de Coroa Vermelha. 

A interrupção das aulas presenciais e a necessidade de adaptação ao ensino remoto 

trouxeram desafios importantes para estudantes, professores e gestores da escola.

Essa pandemia foi um dos nossos maiores desafios, pois foi algo que nos pegou de 

surpresa, principalmente o uso de máscaras, com qual não estávamos acostumados. 

Muitos parentes não conseguiam tomar os cuidados recomendados, mas faziam o uso 

dos remédios naturais tradicionais, principalmente para nossas crianças. A inda assim, 

tivemos perdas irreparáveis. 

Quando se trata de educação escolar indígena, temos o hábito de contato com o outro 

e com a comunidade. Devido a isso, a adaptação a esse modelo remoto não foi fácil. 

Mesmo assim, nós professores fizemos nossos planejamentos coletivos, trocando 

saberes e de acordo com realidade de cada comunidade atendida. Muitas famílias 

ficaram abaladas psicologicamente, essa pandemia causou sérios problemas em 

nossos núcleos, mas ainda assim conseguimos vencer todos os obstáculos que foram 

causados por ela.

Neste estudo, foram apresentados os desafios enfrentados pela Escola Indígena 

Pataxó de Coroa Vermelha durante o ensino remoto na pandemia de Covid-19. Foram 

narrados pelos entrevistados e evidenciados pelos mesmos a dificuldade com o uso de 

equipamentos tecnológicos e com a conexão à internet, consideradas fundamentais 

para a continuidade do processo de ensino-aprendizagem, mas também como a falta 

de infraestrutura básica e a falta de familiaridade dos estudantes com as tecnologias 

digitais, dentre outras coisas, foram obstáculos significativos.

No entanto, a escola buscou alternativas como o uso de materiais impressos, a criação 

de grupos de WhatsApp e o apoio de lideranças e comunidade local para garantir a 

continuidade do processo de ensino-aprendizagem. Além disso, a pesquisa destacou 

a importância da legislação e das políticas públicas para a educação escolar indígena, 

bem como da formação adequada de professores e da valorização das culturas e 

tradições indígenas.



119

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Com esse processo, como educadora que atuou nesse período e com a vivência na 

comunidade, ao ouvir o professor e a equipe gestora a respeito das mais diversas 

experiências, eu aprendi que a educação escolar indígena é construída pela 

resistência de cada uma das pessoas nela envolvida. Durante a pandemia, foi muito 

evidente como a escola e a comunidade caminharam e caminham juntos e como os 

conhecimentos ali compartilhados perpassam os muros da escola, promovendo uma 

educação carregada de identidade cultural.

Nesse contexto comunitário, o que se sobressaiu em meio a todas as problemáticas 

que se apresentaram no decorrer desse processo foi a capacidade admirável do Povo 

Pataxó de resistir, em especial na Aldeia pataxó de Coroa Vermelha, visto que as lutas 

não cessam de vir, mas o povo pataxó não cessa de continuar lutando com muita garra 

pelos seus direitos e bem-estar de sua comunidade. Por isso, por meio desta pesquisa, 

almejou-se valorizar as os esforços incansáveis de toda equipe escolar da minha 

comunidade, evidenciando-a para o Mundo. Em conclusão, este estudo contribui para 

o registro dos desafios enfrentados pela educação escolar indígena durante a pandemia 

de Covid-19 e para a reflexão sobre estratégias de enfrentamento desses desafios.

Referências 

APIB – Articulação dos Povos Indígenas do Brasil. Panorama geral da Covid-19. 
In: Articulação dos Povos Indígenas do Brasil, 2022. Disponível em: https://
emergenciaindigena.apiboficial.org/dados_covid19/. Acesso em: 20 set. 2023. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Brasília: Senado 
Federal, 1988.

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 23 dez. 1996.

BRASIL. Covid-19: manejo clínico. Brasília, DF: Ministério da Saúde, 2021. 

https://emergenciaindigena.apiboficial.org/dados_covid19/
https://emergenciaindigena.apiboficial.org/dados_covid19/


120

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

PAIVA, Eliane Bezerra. Narrativas indígenas: construindo identidades e constituindo-
se em fontes de informação. Tese (Doutorado em Linguistíca) – Universidade Federal 
da Paraíba, João Pessoa, 2013.

PATAXÓ. In: Wikiversidade, 2024. Disponível em: https://pt.wikiversity.org/wiki/
Wikinativa/Patax%C3%B3. Acesso em: 12 set. 2024.

sumário

https://pt.wikiversity.org/wiki/Wikinativa/Patax%C3%B3
https://pt.wikiversity.org/wiki/Wikinativa/Patax%C3%B3


1216Nossa etnomatemática é a 
matemática do olhar

Estéfani Cecílio dos Santos

práticas de produção de artesanato Pataxó



122

6
Apresentação

Falar sobre o artesanato é falar sobre mim, sobre minha comunidade e meu povo. 
Muito do que contarei neste trabalho reflete minha personalidade, o modo de vida do 
meu povo e as entrevistas realizadas a respeito da influência do artesanato na vida 
dos Pataxó.

Sou mulher indígena. Cresci na aldeia do meu povo Pataxó, onde eu aprendi 
diferentes ensinamentos da vida: a ter respeito pela terra, pela natureza e respeito 
pelos nossos anciões. Um dos ensinamentos principais que carrego comigo é a arte 
de produzir o artesanato, costume cultural do povo Pataxó. Ainda muito pequena, 
aprendi com minha comunidade a fazer artesanato com sementes. 

Minha avó conta das dificuldades em deixar seu território, na aldeia Mãe Barra Velha 
(BA), e se adaptar ao estado de Minas Gerais. Na mudança vieram minha avó, seu 
marido e seus filhos. Sem se esquecer da sua origem, costumes e tradições, criaram 
em Guarani, no município de Carmésia (MG), um lar para firmar suas raízes. Naquele 
tempo, meu povo vivia da agricultura familiar, mas quando meu avô faleceu, deixando 
três mulheres (minha avó, mãe e tia) e duas crianças (meu irmão e primo), a produção 

de artesanato se tornou nossa fonte de renda familiar.

SANTOS, Estéfani Cecílio dos. Nossa etnomatemática é a matemática do olhar: práticas de produção de artesanato 
Pataxó. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita 
indígena: práticas investigativas como experiência de autoformação e afetação coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo 
FaE, 2025. p. 121-148.

Como citar este capítulo



123

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Minha avó já produzia artesanatos para família e amigos como artefato de proteção, 

isto é, para serem usados em rituais. No entanto, como a comunidade era pequena 

e não tinham oportunidades de serviços, minha mãe, bem como as outras pessoas 

Pataxó, recorreram à produção de artesanatos para comercialização. As vendas 

eram feitas nas escolas onde a comunidade fazia apresentações para visitantes, mas 

também aconteciam vendas e trocas com os parentes da aldeia Mãe Barra Velha, em 

Porto Seguro.

O artesanato se tornou um costume e uma arte muito valorizada pelo nosso povo, 

carregando muitos valores, conhecimentos e respeito com aqueles que praticam 

a sua história. Minha mãe explica que aprendeu a fazer artesanato com penas, na 

companhia de seus primos:

Eu saía de casa e ia para a casa dos meus tios, lá na casa deles eu 

observava minhas primas fazer brincos com penas. Elas escolhiam, 

juntavam as penas e depois, com uma linha, amarravam. Foi observando 

elas produzindo os penachos de pena que aprendi a produzir brincos de 

pena (Sarah, 2022).

Os penachos de brincos, xarrí,1 amarradores e cocares são alguns exemplos dos 

trabalhos da minha comunidade. Para colorir as penas de galinhas, patos ou papagaios 

usados em nossos artefatos, realizamos algumas etapas. Na primeira parte, molhamos 

as penas, dividimos em grupos e jogamos elas na anilina dissolvida na água. Em 

seguida, levamos as penas para o fogo e mexemos até que todas elas paguem cor. 

Feito isso, lavamos as penas, tiramos o excesso de água, colocamos em uma vasilha 

e, por fim, levamos ao fogo para secá-las. Neste último processo, temos que mexer e 

mexer as penas no fogo para que elas fiquem secas e soltas, prontas para produzir os 

artesanatos.

A minha vida com o artesanato começou desde a infância. Me lembro das tardes em 

que minha família se reunia para dar início à produção dos artesanatos de sementes, a 

começar pela colheita.

1   Palito de cabelo enfeitado com penas.



124

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Aprendi a trabalhar com o artesanato desde de pequeno, que foi 
passado de geração a geração. Aprendi com meus pais olhando eles, eles 
ensinando, e hoje meu trabalho e sobrevivência é através do artesanato 
que eu produzo, eu e minha esposa. […] Sem meus artesanatos eu não 
sou nada hoje, sou muito grato. A tradição e o amor que eu tenho pelo 
artesanato e manter vivo a cultura do meu povo e a maior coisa que eu 
sou muito grato é de produzir meu material e estar vendendo, expondo 
para o brasil para que todos reconheça a cultura do povo Pataxó. E 
como eu falei, eu dedico a minha vida toda pelo artesanato Pataxó e 
também eu sou apaixonado pelo artesanato de outros povos indígenas, 
que eu vejo publicar nas redes sociais […] Sem o artesanato eu não sou 
nada, tudo que eu conquistei hoje eu agradeço muito ao meu trabalho 
tradicional que eu faço dentro da minha comunidade (Henagio Braz, 28 
anos, Aldeia Barra Velha).

Eu e as outras crianças acompanhávamos os adultos, brincando durante a colheita 
e ajudando a carregar as vagens de sementes para colocar no saco. Depois de 
apanhadas as sementes no pé, começava a segunda etapa, minha favorita: o 
descascamento das sementes. As mulheres faziam grupos para descascar sementes 
de juerana,2 reuniam a família, os parentes vizinhos e as crianças, compartilhando 
histórias tradicionais e a lembrança de como eram feitos os processos para produzir 
o artesanato. 

Antigamente a gente usava a linha de tucum para fazer os nossos 
artesanatos. Eu e minhas parentes íamos para a mata tirar o tucum, era 
da folha da palmeira do tucum que nós tirava a linha. Primeiro rancava 
as folhas, com cuidado para não machucar com os espinhos. Depois que 
colhia a folha do tucum, com cuidado tirava uns fiapos de fios. Desses 
fiapos de fios a gente juntava e fazia a linha do tucum (Maria d’Ajuda 

Braz, 2022 ).3 

2   A juerana é uma árvore que dá sementes de ano em ano. Na aldeia onde nasci, de janeiro á abril, 
utilizávamos muito da semente de juerana nos nossos artesanatos. 

3   Maria d’Ajuda Braz é minha avó, com quem aprendi muito sobre o artesanto, e tenho guardado 
na memória sua fala sobre as linhas e o tucum.



125

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Quando são recolhidos mais de um saco de semente, o descascamento pode levar 
uns dias. A terceira etapa é o tingimento, quando as mulheres separam as sementes 
em grupos de acordo com as cores que tem para pintar. Se temos quatro cores 
diferentes de anilina, vamos dividir, por exemplo, entre as cores vermelho, verde, 
azul e amarelo. As divisões são feitas através do olhar e usando a “mão cheia”. Cada 
mulher que participa do processo, na hora de receber a sua parte do trabalho, ganha 
uma mão cheia de sementes, e este sistema vai sendo repetido até todas as mulheres 
receberem a mesma quantidade de sementes. Esse manejo de divisão também é 
utilizado em nossas atividades do dia a dia. 

Existe uma grande variedade de sementes, de vários formatos, tamanhos e contrastes. 
Além das sementes de juerana, também usamos as sementes de pariri, olho de boi, 
tiririquim e tantas outras. Mas nem sempre tivemos fácil acesso às sementes. Antes, 
quando não tínhamos sementes em nosso território, minha mãe e meus tios saiam 
da aldeia para pegar semente de juerana na cidade vizinha. Hoje, graças a Niamissu, 

temos sementes em nosso território e preservamos o que temos nos quintais de nossa 
aldeia, espalhando as sementes para crescer e futuramente dar seus frutos para todos. 

Meu primeiro artesanato, uma pulseira simples de uma linha, foi feito com os 
ensinamentos de minha mãe. Apenas aos nove anos aprendi a fazer pulseiras largas 
com detalhes. Para fazer a pulseira larga, primeiro fazemos uma pulseira com uma linha 
só, medida com o tamanho do punho, depois furamos a primeira semente da primeira 
pulseira e atravessamos com uma linha para adicionarmos outra carreira de sementes. 

Terminando esse procedimento, basta dar continuidade até chegar na largura que se 
deseja. Foi tecendo pulseiras largas que aprendi noções básicas de matemáticas, como 
contar e dividir as sementes, além de criar formas geométricas nos meus artesanatos. 

Eu sempre gostei de produzir artesanato, de conhecer as sementes, de criar 
diferentes grafismos com as cores, inventando novas possibilidades de artesanato. A 
minha inspiração e motivação sempre veio da minha família e da minha comunidade, 
mas a escola cumpriu um importante papel para o fortalecimento da cultura da aldeia 
Muã Mimatxi. Nossas atividades escolares envolvem a valorização da nossa cultura, 
nossos saberes tradicionais e o conhecimento ancestral, que são passados pelos 

membros da comunidade para nossas crianças e jovens da aldeia.



126

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Por isso, a escola é o coração da aldeia. É como se fosse a minha segunda casa, pois 
aprendo não apenas a alfabetização, mas também a ter orgulho da minha origem, da 
minha etnia, dos meus adereços e da história de luta do meu povo e de outros povos 
indígenas do Brasil. Como temos aulas interculturais na escola indígena, estudamos 
considerando nosso fazer e nosso saber, portanto, “é uma experiência […] onde são 
vivenciados os conhecimentos tradicionais do nosso povo de uma forma coletiva e 
interdisciplinar” (Povo Da Aldeia Muã Mimatxi, 2013, p. 55).

Acho importante dizer que entendo a interculturalidade como uma tentativa de 
questionar e pressionar o modelo escolar clássico, incluindo as lutas de diferentes 
etnias. É um universo de disputas que pedem por justiça cultural e o direito de sermos 
nós mesmos em suas particularidades. Podemos dizer que uma educação intercultural 
quer transformar tanto a sociedade quanto o sistema educativo, permitindo que 
existam concordâncias e discordâncias entre os habitantes da terra, desde que haja 

respeito entre todos. Pode ser entendida como um 

projeto político, social, epistêmico e ético dirigido à transformação estrutural e 

socio-histórica, e baseada na construção entre todas as condições – do saber, 

do ser, do poder e da vida mesma -, de sociedade, Estado e país, radicalmente 

diferentes. Mas também deve ser entendida como ferramenta de ação […] 

constante, contínua e até insurgente, entrelaçada e direcionada com a ação de 

decolonizar (Walsh, 2012, p. 73, tradução nossa). 

Praticamos uma matemática cultural. Através da prática de artesanatos, identificamos 
geometrias dos artefatos, modos de contagem e divisão das sementes, de maneira 
inseparável da nossa conexão com nosso povo, da busca pela sabedoria e proteção. 
Quando eu coloco um colar de semente, um brinco de pena ou uma pulseira, eu me 
sinto uma mulher forte, ao mesmo tempo que sinto a natureza perto de mim, os meus 
ancestrais presentes e as forças dos meus antepassados que hoje são encantados. Isso 

também faz parte da nossa matemática.

Meu povo Pataxó

O povo Pataxó surgiu das águas. Por esse motivo, esse elemento tem uma grande 

importância para nós. Nossas festividades envolvem agradecimentos a ela pela fartura 

“



127

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

e pela vida na terra. A história conta que, antigamente, existiam somente os animais 
na terra, habitando- a através dos seus modos de comunicação e de trabalho. Falavam, 
contavam histórias e trabalhavam na terra até o dia da chegada de uma grande 
tempestade. Neste dia, a cada pingo de chuva que caía na terra surgia um novo ser, 
explica Txahá Braz.

O povo Pataxó surgiu de um grande aguaceiro que aconteceu no mundo […] 

Em um dia, no céu formou-se em uma grande nuvem e dessa nuvem caiu sobre 

a terra um grande aguaceiro de chuva e esse aguaceiro não foi apenas um 

aguaceiro comum, foi um acontecimento que originou muita água. Em cada 

pingo de água que caia sobre a terra formava-se um corpo, daí surgiu o povo o 

Pataxó. Então, o povo Pataxó veio através do tempo das águas, que originou a 

vida, que originou semente de gente e essa semente de gente foi o povo Pataxó. 

E o povo Pataxó originou-se dessa grande água que caiu sobre a terra, de chuva 

não foi um aguaceiro apenas, foi um tempo das águas que originou muita água 

(Braz, 2018, p. 23).

Além da água, somos originários do extremo Sul da Bahia, pertencentes ao tronco 
linguístico Macro-Jê da família linguística do povo Maxakali. O território Pataxó 
começa no litoral da Bahia, mas atualmente temos aldeias na região de Minas Gerais, 
Espírito Santo e Rio de Janeiro. Éramos um povo livre, sem limites para nossas 
moradias. Vivíamos na mata fechada em um grande território com caça, peixe e roças 
em fartura. Por sermos um povo reservado, não tínhamos contato com o “branco”, 
somente com o povo Maxakali, quem consideramos nossos parentes.

A história do povo Pataxó é marcada por muita resistência, sendo a maior delas nossa 
luta pelos territórios que foram tirados dos nossos antepassados em um acontecimento 
que ficou marcado como “Fogo de 51”. No ano de 1951, houve uma invasão na aldeia 
Mãe Barra Velha (Porto Seguro, BA), quando nossos antepassados deixaram para trás 
o que construíram, sua moradia, roças e sua terra natal, na tentativa de sobreviver 
ao massacre que ocorreu. Esse foi um dos motivos da disseminação do povo Pataxó 
em sete comunidades, distribuídas pela região de Minas Gerais. Temos uma história 

marcada pela invasão, perseguição, mas também pela resistência.

“



128

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

 

Artesanatos Pataxó
Fonte: Acervo da autora. 



129

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Mesmo nos anos 1970 e 1980, muitos dos nossos parentes foram forçados a sair do seu 

território, sendo levados para fazendas no estado de Minas Gerais, lugar onde sofreram 

abusos e foram submetidos ao trabalho escravo. Outras famílias Pataxó puderam resistir 

permanecendo ou voltando para seu território de origem, ainda que isso significasse 

passar por muitas dificuldades em uma terra destruída. “Pouco a pouco, as famílias 

foram chegando, alguns tinham medo de voltar por conta da revolta de 1951, muitos 

parentes pensavam que se voltasse poderia acontecer tudo novamente, por isso tem 

muito Pataxó espalhados por vários lugares” (Santos, 2018, p. 42). 

Atualmente as famílias vivem em territórios demarcados no extremo sul do estado da 

Bahia. São um total de 36 aldeias, distribuídas em seis terras indígenas: Barra Velha, 

Coroa Vermelha, Águas Belas, Aldeia Velha, Imbiriba e Mata Medonha. As famílias que 

vivem por esses territórios se dedicam à agricultura familiar, alguns trabalham na 

educação, na saúde, na pesca, turismo e outros trabalham como artesão.

Aldeia Muã Mimatxi

Muã Mimatxi significa “Moita de Mata”, pois a aldeia é composta por uma moita 

de árvores sagradas, consideradas pelo nosso povo como parentes Txoe Txão. 

Nossa aldeia fica situada no Centro-Oeste Mineiro, município de Itapecerica, 

próximo do vilarejo chamado Lamounier. Lá, vivemos em um grupo familiar com 

aproximadamente 40 pessoas, juntos da natureza e de seus elementos do céu e 

da terra, que também são nossos parentes. Apesar da aldeia ficar bem próxima do 

vilarejo e da rodovia, sentimos como se vivêssemos longe disso tudo, pois o nosso 

convívio tem forte relação com a natureza.

Composto por indígenas de uma rama de Pataxó, nosso território foi formado em março 

de 2006, com a vinda dos mais velhos da aldeia Mãe Barra Velha (Porto Seguro, BA) para 

Itapecerica. Encontramos e conquistamos Muã Mimatxi com muita luta das lideranças, 

com a ajuda de relatórios, de viagens e de reuniões com a Fundação Nacional do Índio 

(FUNAI) e com o Serviço de Patrimônio da União (SPU). Desta maneira, os pedidos ao 

grande Niamissu e Yamixoop (Protetores da natureza) foram atendidos.



130

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Aldeia Muã Mimatxi

Fonte: Google Mapas.



131

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

A chegada do nosso grupo familiar na aldeia foi debaixo de um grande aguaceiro, 

assim como foi nossa história de origem na terra, mas estávamos todos felizes por 

estarmos construindo nossa aldeia, desde os velhos e adultos, aos mais jovens e 

crianças. Junto também trouxemos as nossas criações: cachorros, gatos, galinhas, 

maritacas, plantas e sementes que fazem parte da nossa caminhada e cultura. O nosso 

pensamento de vida é a esperança de construir, zelar e ter equilíbrio entre a natureza 

e os Pataxó. 

Logo, as famílias começaram a fazer as barracas de lona no espaço que lhes 

chamaram atenção e outras foram para um casarão onde ficaram alojadas por um 

tempo. A FUNAI doou certos materiais para a construção de algumas casas e as 

famílias ajudaram na compra de material. As lideranças começaram a lutar pelo 

reconhecimento da nossa aldeia, pela educação diferenciada, pela saúde com os 

órgãos responsáveis e aos poucos conquistamos nossos direitos e uma aldeia com 

nossa característica Pataxó. 

Fomos bem recebidos pela população tanto do vilarejo quanto de Itapecerica. Para 

manter o diálogo e respeito com nossos vizinhos, as lideranças procuraram o prefeito 

e seus parceiros para apresentar o nosso povo nesse novo território, porque dali para 

frente iríamos trabalhar juntos e sermos parceiros. O nosso grupo familiar teve que 

conviver por uns anos com posseiros que habitavam o território. Isso nos deixava sem 

liberdade, mas um dia, graças a Niamissu, eles deixaram o espaço.

Vivemos com a natureza e para a natureza. Seguimos o calendário dos tempos da 

natureza como guia das nossas atividades de vida na terra. As questões da nossa 

comunidade e, consequentemente, as temporalidades aí existentes são as nossas 

referências para o trabalho. Sabemos que o nosso ano começa em outubro, no 

mesmo mês em que nossa etnia foi formada, isto é, no tempo das águas, porém, esse 

calendário pode variar, a depender dos movimentos no tempo da natureza. Esse 

calendário envolve todas nossas atividades em quatro grandes tempos:

Tempos das Águas; Tempo de voltar para a escola, colher o que plantou e 

agradecer a natureza por tudo que ela nos deu no tempo das águas; Tempo da 

brisa leve, de falar da luta do nosso povo, participar do movimento indígena e “



132

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

lutar por nossos direitos; Tempo da seca, do frio, do vento rasteiro derrubando 

as folhas que ainda resistiram, tempo de fazer fogueira, de olhar e contar 

histórias do céu (Braz, 2021, p. 63).

com o artesanato eu consigo entrar em conexão com a natureza, o 

artesanato também conecta você com a comunidade porque você nunca 

está sozinho, sempre vai ter alguém ali ao seu lado. O artesanato tem 

uma grande importância nos nossos rituais, quando usamos o cocar 

ou bate o maracá, a energia que ele dá para seu corpo e espírito é 

muito forte, como eu disse, com o artesanato eu consigo conectar com 

a natureza e tudo ao seu redor (Shawanawá dos Santos, 19 anos, Aldeia 

Muã Mimatxi).

Nos tempos das águas, que é de outubro a janeiro, acontecem nossas atividades 

plantios, cuidado e criação de roça. Já nossos trabalhos de artesanato começam 

com as colheitas e estoques de sementes, e desembocam em abril, na produção dos 

artefatos.

Os artesanatos que eu mais trabalho são artesanatos de penas, que eu 

faço, tiaras, cocares, brincos e tem a minha esposa também, que faz 

artesanatos de sementes, para preservar a natureza. As penas que nós 

trabalha são de animais que eles mudam de penas, que é de ano em ano, 

a gente cata as penas para a gente tá produzindo os nossos materiais, 

com penas e sementes (Henagio Braz, 28 anos, Aldeia Barra Velha).



133

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Desde que chegamos no território, período em que a terra estava sofrendo por causa 

dos muitos lixos e entulhos, articulamos nosso trabalho de vida ao cuidado com a 

terra, protegendo a natureza e seus elementos. Atualmente, estamos em 2022, e nossa 

aldeia está cada vez mais linda, preservada, em equilíbrio com os parentes do céu e da 

terra. 

Aprendi com meu povo, aprendi com a semente: a produção do 
artesanato Pataxó

Antigamente, antes da invasão na aldeia Mãe, o povo Pataxó vivia em paz e harmonia 

com a natureza. Utilizava o artesanato nas suas festividades, produzia para si, fazia 

arco e flecha para caçar, gamela para preparar os seus alimentos e produzia seus 

colares com sementes para rituais e proteção (olho gordo e maus-olhados). Depois 

da invasão no nosso território e da diáspora do povo Pataxó, muitas famílias deixaram 

seus costumes de lado. Entretanto, os nossos mais velhos enfrentaram a repressão e 

não se esqueceram ou deixaram de praticar a cultura do seu povo. 

Penas tingidas para artesanato 
Fonte: Acervo da autora.



134

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Após o ataque ao povo Pataxó, os invasores destruíram a natureza, a terra ficou 

escassa, já não existia mata para caçar, rio saudável para pescar, madeira boa para 

usar. Tivemos que buscar um meio de sobrevivência para nosso povo. Vivendo em 

uma sociedade com maior contato com os não-indígenas, passamos a vender os 

artefatos para os turistas que visitavam a região de Caraíva e Corumbau, que são os 

pontos turísticos. Muitos dos turistas visitavam a aldeia para conhecer o território, 

a comunidade e os rituais do povo, mas acabavam comprando artesanatos (colares, 

pulseiras, cocar, etc.) em alta quantidade ou realizando trocas com alimentos 

(macarrão, arroz, leite em pó, etc.). Por outro lado, mantivemos também as trocas com 

os parentes das outras regiões, negociando variedades de artesanatos ou comida.

Seja nos tempos difíceis que passamos ou nas nossas festividades, o uso dos nossos 

artesanatos nos traz forças ancestrais. Os adereços que usamos em nossos rituais têm 

valores, inclusive sentimentais, e carregam o conhecimento do povo. É importante 

que nós, indígenas, saibamos desses valores. O artesanato não é enfeite, é um artefato 

sagrado. Existem artesanatos que podem ser comercializados e artesanatos que 

podem ser somente usados por nós.

O cocar é um dos nossos artefatos sagrados, usados nos rituais e nos momentos 

de festividades, como no casamento tradicional. O cocar no casamento é usado 

como uma aliança: o casal faz a troca de cocar simbolizando a aliança e o 

comprometimento, fortalecendo a união e os votos do casal.

Nos rituais, os colares dos homens são grandes e com detalhes do grafismo Pataxó, 

geralmente feitos com a semente tradicional, o tento. As mulheres se enfeitam com 

seus grandes brincos de penas de arara, que só são usados em rituais. É nos Awê que 

nos enfeitamos com nossos adereços para celebrar com os parentes da natureza e 

da terra, fazemos nossos cantos e danças agradecendo e pedindo forças aos nossos 

ancestrais e espíritos da natureza. 

Antes, tínhamos recursos da terra para fazer nossos artesanatos, mas não tínhamos 

a valorização do mercado. Hoje, nosso povo busca a valorização dos nossos artefatos 

e encara a escassez de matéria-prima, conservando sementes que dão de ano em 

ano em garrafas pet. Esse tipo de conservação exige de nós atenção para escolher as 



135

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

sementes, uma por uma, para não conservar sementes estragadas e acabar perdendo 

a garrafa inteira.

A queles que não têm o conhecimento do processo do artesanato acham que fazer 

artesanato é simplesmente ter sementes, linhas e penas, mas a realidade das famílias 

Pataxó que vivem da confecção dos artesanatos é outra. As famílias trabalham com 

a colheita das sementes, com o tingimento, com o tecimento do artesanato, e todos 

esses processos levam tempo, dedicação e sabedoria para finalizar um artefato natural 

que não agride a natureza. 

Comecei a fazer artesanato a partir dos meus oito anos de idade, eu 

aprendi com meus pais, […]. Eu faço pulseira, faço colar, brincos tudo 

de semente. […] A gente consegue as coisas para dentro de casa através 

do artesanato, tudo que a gente tem a gente compra com a venda do 

artesanato, material escolar, roupa… O artesanato hoje em dia é mais 

valorizado, porque antigamente ele não era tão divulgado ainda, hoje em 

dia ele tem mais divulgação (Iuri Pataxó, 29 anos, Aldeia Barra Velha).

É bom lembrar que nem todas essas sementes são encontradas o ano 

todo, por isso é importante fazer o estoque, os nossos parentes fazem 

estoque em garrafa pet, um meio mais barato… nesse estoque, colhe as 

sementes maduras ou também elas de vez, tinge elas com anilina e coloca 

elas para secar. Não seca totalmente, deixando um pouco mole ai coloca 

na garrafa para poder conservar, aí você terá semente para confeccionar 

dessa maneira aí (Cosme Braz, 36 anos, Aldeia Barra Velha).

A natureza é nossa mãe, por isso, tudo que tiramos dela deixamos para seus filhos, 

que são os animais e plantas. Se vamos colher uma árvore de juerana, tiramos apenas 

metade, o restante deixamos para os passarinhos e para a natureza semear na terra. 

Assim, produzir o artesanato é trabalhar em união. 

Como dizia o ancião Cacique Tururim: “Uma vara só, é fácil de quebrar, um feixe 

é mais difícil de quebrar. É a união que faz a força” (Santos, 2018, p. 17). Trabalhar 

com a família e a natureza é saber compartilhar. A natureza nos dá a semente, 



136

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

com a semente produzimos o artesanato e com o artesanato produzimos união na 

comunidade. É trabalhando em união que o trabalho rende e gera novos frutos.

O povo Pataxó tem o costume de trabalhar em conjunto, dividindo as atividades. 

As mulheres fazem seus grupos para iniciar a preparação da colheita das sementes, 

etapa em que elas mesmas arrancam, juntam e descascam as sementes. Os homens 

ajudam uns aos outros, se reúnem para ir na mata arrancar os feixes de bambu para 

fazer arcos, flechas, sarabatanas, gamelas, colheres entre outros objetos que são suas 

especialidades. Também há momentos em que homens e mulheres trabalham juntos. 

Na produção dos arcos, por exemplo, os homens começam o trabalho e as mulheres 

finalizam fazendo pinturas inspiradas na natureza, isto é, criam pinturas inspiradas 

nos rios, nas montanhas ou na casca de uma árvore.

Mesmo as crianças estão presentes nas atividades. Seu interesse pela produção 

do artesanato surge desde muito cedo, não porque elas são obrigadas a fazer, mas 

porque essa prática é um costume do povo e acaba sendo passada para elas através 

das brincadeiras. Durante as etapas de confecção, olhando e ouvindo, as crianças 

aprendem seus primeiros ensinamentos da arte e dos saberes dos antigos que já se 

encantaram. Curiosa, a criança Pataxó é participativa, ela consegue fazer um trabalho 

se tornar uma atividade divertida, trabalhando em união, brincando e rindo. 

Bonecos de palha
Fonte: Acervo da autora.



137

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Com a modernização, os jovens estabeleceram outra vivência com a aldeia. Muitos 
deles não praticam a cultura do nosso povo com o artesanato, tarefa de transmissão 
de conhecimento a qual apenas alguns grupos familiares se dedicam. Se antes 
produzir o artesanato foi uma necessidade para muitas famílias sobreviverem, 
organizando sua renda, hoje, existem outros meios de trabalho. Com os trabalhos 
fora da aldeia ou mesmo as oportunidades na educação, na saúde, no turismo ou na 
pecuária, a relação que temos com a prática de produzir artesanato deixou de ser a 
mesma relação que tínhamos antigamente. 

Nessa direção, o povo Pataxó se preocupa em valorizar seu artesanato, sem deixar 
que a prática seja perdida na sua cultura. Então, mesmo que muitos não pratiquem 
a atividade de produzir artesanato, temos a atenção para manter o respeito e o 
reconhecimento do valor do artesanato para o nosso povo. Um dos modos que 
encontramos de apreciar o artesanato é fazendo encomendas na mão dos parentes, 
assim, enaltecendo seus trabalhos, como cita Edleuza em seu percurso: “a compra 
desses artesanatos de quem produz é uma forma de incentivo e também de não 
perder a relação com a cultura Pataxó através desses artesanatos. Mesmo quem não 
produz, valoriza o trabalho de quem faz, cada vez o leva adiante” (Santos, 2018, p. 37). 

Meu foco de artesanato é o artesanato de semente, os colares, pulseiras, 

brincos e esses colares com vários formatos, pensados em formatos 

diferentes para atender vários públicos. A gente pensa, esse aqui é para 

uma criança, para um adolescente, um de idade, então tudo isso a gente 

pensa.

[…] o valor, isso depende muito do formato que é o colar, […] da arte 

a ser confeccionada […] do tempo que a pessoa gasta e a quantia de 

semente, de linha e colocar em conta as horas trabalhadas (Cosme Braz, 

36 anos, Aldeia Barra Velha).

O melhor jeito de aprender é praticando: nossa matemática 
cultural

Como os artefatos agem na vida dos Pataxó? Que conhecimentos são movimentados 

nesse processo? A produção dos artesanatos Pataxó possui sua própria matemática. 



138

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Uma etnomatemática que circula um conhecimento ancestral compartilhado e nos 

permite pôr em prática nossa produção de farinha, a divisão de uma caça, o cuidado 

com a roça, entre outras atividades cotidianas. 

A matemática é importante para dar seguimento em nossos artesanatos e acredito 

que o melhor jeito para aprender é praticando em atividades do nosso cotidiano. O 

jeito dos não indígenas perceberem as ciências às vezes faz parecer que aquela é a 

maneira mais certa de fazer, só que a matemática não se resume aos números, nem 

às ideias ou palavras. Envolve trabalho, história e conhecimento etnomatemático 

do povo, afinal, se hoje temos os conhecimentos de matemática dos livros didáticos 

é somente porque uma comunidade registrou as suas práticas e as maneiras de 

expressar seus sentimentos com o mundo.

Todo saber depende do tipo de olhar que as pessoas usam para falar sobre as 

situações. Em qualquer movimento podemos encontrar o que nosso modo de vida 

está acostumado a ver, então, acredito que quando trago uma etnomatemática 

para meu trabalho, estou me referindo a uma matemática que só existe junto da 

minha comunidade, do nosso modo de se relacionar com o espaço, d o tempo e dos 

conhecimentos tradicionais passados de geração a geração.

Tem as datas certas também que a gente espera ela dar, a gente faz 

a colheita e armazena as sementes para a gente produzir no inverno 

todo para que no verão a gente vende no período do turismo, e cada 

artesanato que a gente faz a gente tem a nossa matemática. […] Para 

você tá fazendo um brinco mais caprichado, mais chamativo, aqueles 

mais simples e tudo isso eu uso a minha matemática.

Olha na contagem de sementes que eu faço, que nem eu falei, todo 

mundo que tem o trabalho mexe com a matemática mesmo que ele não 

sabe ler ou escrever, ele sempre sabe usar a matemática, […] Na minha 

forma de tá fazendo meus artesanatos eu uso muito a matemática na 

contagem de penas, seleciono as penas maiores, menores, as sementes 

as que batem e que não batem, então, cada pessoa tem sua forma de 

trabalhar. Inclusive a gente usa, não é aquela matemática que nem a 



139

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

escola que você faz ali, estudado no seu dia a dia ali não, mas é uma 

matemática tradicional que eu aprendi através dos meus pais, do meu 

povo, dos mais velhos que passou de geração em geração para nossa 

comunidade não deixar de trabalhar com a arte Pataxó (Henagio Braz, 

28 anos, Aldeia Barra Velha).

Então, a etnomatemática, no meu percurso, é a matemática que aprende com as 

finalidades específicas dos brancos, mas entende que essa não é a única maneira de 

organizar nossas vivências, e que nenhum saber apresenta um comportamento fixo 

no decorrer dos anos.

As culturas têm sua filosofia própria, sua história própria. Assim, também os 

comportamentos cotidianos e os conceitos de suporte, como a geometria e a 

aritmética. Particularmente importante é a geometria. Na cultura ocidental, a 

geometria está muito associada com duas vertentes: a demarcação de terras 

(original do sistema de produção e economia do Egito), e a perfeição de formas 

(original da mitologia grega). No curso de encontro das culturas da bacia do 

Mediterrâneo, essas duas vertentes foram se relacionando, na verdade se 

entrelaçando e se confundindo. Por exemplo, nas culturas amazônicas não se 

faz demarcação de terras e a mitologia é de outra natureza. Portanto, não há 

como se procurar conceitos da geometria ocidental nas culturas amazônicas. 

O máximo que se pode conseguir é alguma semelhança nas formas, mas não 

nos conceitos. Qualquer tentativa de tradução de idéias causa distorções 

(D’Ambrosio, 2008, p. 13).

Na tessitura dos artesanatos Pataxó, estão representadas nossas próprias geometrias 

pintadas e criadas com inspiração no que vemos da natureza. Trabalhar com as 

sementes, por exemplo, é aproveitar a história e o pensamento que elas nos dão. É 

compor uma geometria identificando quais sementes combinam uma com a outra, 

redonda com comprida, pequena com grande… Através dos estudos e comparações, 

descobrimos formas geométricas ao nosso redor, na formação de uma casa, no 

formato de uma roça, no tecimento das sementes. Hoje em dia dizemos que uma oca é 

redonda, uma casa é retangular e uma semente é achatada, mas os antigos não tinham 

“



140

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

acesso aos nomes da matemática ocidental, então falávamos de formatos de tal caça, 

tal árvore ou tal momento.

A nossa matemática tem um outro entendimento de exatidão: não temos necessidade 

de pesar quantos quilos tem um saco de sementes, através do olhar e das práticas já 

vividas, sabemos quantos litros de sementes dá um saco. Temos um olhar apurado 

para perceber, por exemplo, que um saco com sementes estragadas terá menos 

de cinco litros de sementes. Não abrimos mão do nosso jeito de medir. Nossa 

etnomatemática é a matemática do olhar!

Nosso olhar quer uma matemática que não atropela os indígenas, pelo contrário, 

quer uma que está vinculada às nossas pedagogias diferenciadas, que reconhece 

nossas vivências anteriores à escolarização ocidentalizada, aprendendo através 

do olhar a responder a nossas necessidades ambientais, sociais e culturais. É uma 

etnomatemática comprometida com a paz, especialmente com o desenvolvimento 

que respeita nossos parentes-animais, parentes-plantas e parentes-minerais, tão 

entrelaçados ao nosso jeito de viver e entender a vida.

Na hora de construir a matemática, cada minuto, cada roça, cada rio, os cantos, as 

conversas com os mais velhos, são elementos que não podem ficar de fora. Em Muã 

Mimatxi, o ensino e o aprendizado estão por toda parte, “exceto, talvez, nos limites 

das ‘quatro paredes’ (d. Liça), onde muitas vezes o Estado e a educação escolar 

pretende, sem sucesso, confiná-los” (Figueiredo; Braz; Romero, 2021, p. 75).

Nós, Pataxó, conhecemos a matemática presente nos livros didáticos, mas também 

gostamos de preservar a matemática que nossos antepassados já conheciam e 

praticavam a muitos anos atrás. Praticamos esses saberes tradicionais na aldeia, 

seja trabalhando em grupo, fazendo uma roça, um kijeme (casa), ou na confecção 

dos artesanatos. Em harmonia com nosso modo de aprender olhando e praticando, 

produzimos um saber sem precisar saber ler ou escrever; os conhecimentos 

tradicionais do nosso povo exigem apenas a escuta, a paciência e a observação. É 

olhando e praticando que se aprende.



141

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Estudamos nossa confecção dos artesanatos do pequeno para o grande, quer dizer, 
no preparo de uma pulseira de semente, começamos fazendo uma linha e com o 
tempo vamos pulando para mais e mais uma linha. Desta maneira, aprendemos a tecer 
sem um jeito certo ou errado. Cada um tem seu tempo e seu jeito de criar e fazer. 
Exercitamos o saber tradicional matemático, mas também usamos nossa mente para 
a criação de artefatos combinados com a vida na aldeia. Erramos, acertamos e é assim 
que aprendemos a aperfeiçoar o nosso artesanato, valorizando a cada peça, cada tipo 
de semente.

Baseada nas minhas pesquisas de campo e vivência na comunidade do povo Pataxó, 
decidi contar do trabalho de colheita das sementes como processo que faz parte da 
produção de artesanato e que, através do olhar e da prática, constrói uma matemática 
parceira dos valores e da tradição do povo Pataxó. Para isso, me inspirei no trabalho 
de percurso da minha prima Txahá Braz (2018) que fala sobre o saber matemático, 
de um modo geral, na aldeia Muã Mimatxi. Aqui, quero trazer mais especificamente 
como a prática do artesanato está ligada ao nosso modo de sentir e estar com nossos 
parentes do céu e da terra expressos nas nossas noções de agrupar, emprestas, trocar, 
juntar, dar e distribuir. 

No momento ali [de fazer artesanato], a gente tá mexendo em contas, 

né, cores e formas…, tudo isso envolve um conhecimento de matemática, 

entendeu. A pessoa às vezes pode até pensar que não tá sendo aplicado 

um conhecimento matemático ali. Se for fazer uma observação a pessoa 

tá aprendendo de outro jeito diferente, entendeu… acredito que é uma 

forma de estimular mais a pessoa (Cosme Braz, 36 anos, Aldeia Barra 

Velha).

Para dar início à produção dos artesanatos de sementes, primeiro fazemos a colheita 
que é um evento cultural nas aldeias, realizado de ano em ano, com as sementes 
do período de Janeiro a Abril. Em etapas, pegamos as sementes no pé, juntamos e 
descascamos elas, dividimos as sementes em grupos, tingimos e dividimos a produção 
entre os envolvidos na atividade. Depois do artesanato finalizado, dividimos o que 
ganhamos de sementes com os parentes; emprestamos sementes para quem precisa; e 

fazemos trocas de sementes por artesanatos. 



142

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Todo esse processo da colheita envolve os costumes e saberes tradicionais 

matemáticos do povo Pataxó, trazendo significados particulares para cada uma das 

medidas a seguir. 

Artesanatos Pataxó

Fonte: Acervo da autora. 

Agrupar (Juntar) 

Agrupar é quando fazemos o agrupamento das sementes, que quer dizer olhar para 

as sementes de vez (nem madura nem verde) e maduras (quase secas) e juntar as de 

vez com os grupos das de vez e maduras junto d as maduras. Depois, escolhemos as 

sementes boas das estragadas e em seguida armazenamos as boas em uma garrafa 

pet. Também fazemos os agrupamentos das sementes, pelo seu formato, cores ou 

tamanho, facilitando e organizando as sementes para a confecção dos artesanatos.



143

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Distribuir (Divisão) 

Distribuir é dividir as etapas e a mão-de-obra para o trabalho. As mulheres observam 

o tamanho da tarefa e a partir disso, se organizam para colher, fazer o descascamento 

e o tingimento das sementes. Por último, distribuem a produção entre o grupo, 

usando as ‘’mucheias’’ (mão cheia). As mucheias são medidas usadas pelos antigos para 

dividir os alimentos e que carregamos para atualidade na distribuição das sementes 

entre os parentes.

Dar (Compartilhar) 

Dar é uma forma de compartilhar o que temos com quem não tem. Somos uma família 

em comunidade, por isso, é importante que nunca fechemos os olhos para o outro. 

Exercitamos nosso cuidado pelo costume de compartilhar com um parente ou com a 

família algo que ganhamos. Quando terminamos a colheita das sementes, separamos 

algumas para dar. Mesmo que seja pouco, compartilhamos o que temos com o 

próximo.

Emprestar 

Emprestar é uma prática que nós fazemos nas atividades com a produção dos 

artesanatos. Por exemplo, quando precisamos de uma matéria-prima que não temos, 

recorremos a um parente que tem e pegamos emprestado. Quando menos esperar ele 

terá o retorno do que pegou emprestado, sempre dando uma quantidade maior, como 

uma forma de recompensa e gratidão. 

Trocar 

Antigamente a troca era mais praticada pelo povo, mas ainda hoje persistem algumas 

atividades de troca na nossa aldeia. Na produção dos artesanatos fazemos trocas 

de sementes, madeira, linha, imbira e outros materiais, baseadas em acordos com 

os parentes. Trocamos sementes por alimentos, trabalho de mão-de-obra por 

artesanato. Vemos que, se alguém precisa de ajuda, nos dispomos a ajudar: se um 



144

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

familiar está preparando uma gamela, posso me oferecer para buscar madeira para o 

preparo e fechar um acordo de que, quando o artesanato estiver pronto, posso ganhar 

minha parte no artefato.

Outra arte que tem influência nas nossas vidas é o arco. O arco é um trabalho 

que, para ser feito, tem que ter força, porque o bambu maduro é pesado então, 

geralmente, para evitar duas viagens, os homens vão juntos carregar todo o 

bambu que colheram. Quando fazemos os arcos para vender, garantimos uma boa 

curvatura através da braçada (esticar os dois braços), da passada (passo grande) e da 

palma da mão. Sempre preferimos usar os bambus maduros encontrados na mata, 

porém, não é sem a permissão dos yamixoop (espíritos da natureza) que puxamos e 

tiramos o que precisamos.

Na sarabatana, antigamente usada como arma de caça e de proteção contra os 

inimigos, usamos bambus menos largos. A palma da mão e nosso olhar nos permite 

realizar comparações entre peças para fazer diferentes tamanhos de sarabatanas. 

Atualmente são as crianças que mais fazem uso deste objeto nas suas brincadeiras. 

[…] muitos acreditam que aquelas sementes tem um certo tipo de poder 
proteção […] acreditasse que eu já ouvi relatos dos mais velhos que, 
quando se faz um colar, de pariri e se vende para uma pessoa, se a 
pessoa usar ele e começar a rachar, isso quer dizer que ele protegeu a 
pessoa das coisas ruins, principalmente dos maus olhados (Cosme Braz, 
36 anos, Aldeia Barra Velha).

[Uso matemática] Quando eu faço um arco, uso bastante a palma 
da mão para medir o meio para o lado, eu uso uma lasca de madeira 
para medir o tamanho do lado, para fazer um desenho. Para fazer um 
artesanato de semente tem que contar as sementes e saber com quantas 
fileiras você vai usar para fazer o desenho que deseja, quando faço uma 
pulseira mais grossa, utilizo mais fileiras de sementes. A arte de produzir 
artesanatos Pataxó me ensinou muitos conhecimentos, aprendi a 
manusear ferramentas, a observar a geometria de uma pintura, também 
a sabedoria da natureza, sabendo observar quando é tempo certo para 
colher sementes, de cortar uma madeira, a hora certa de andar pela 



145

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

mata e sempre tendo respeito com a natureza (Shawanawá, 19 anos, 

Aldeia Muã Mimatxi).

Fechamento

Realizar este trabalho de percurso não beneficia somente a minha pesquisa, mas faz 

prosperar a escola indígena com valores interculturais. Ouvi muito sobre a Aldeia Mãe 

Barra Velha, estive por muitos lugares, como as aldeias Retirinho, Krenak, Águas Belas 

e Muã Mimatxi, e aprendi sobre uma luta comum, mesmo com as diferenças de cada 

uma delas. 

A educação me permitiu mudar como pessoa e, ao mesmo tempo, não soltar as mãos 

dos meus familiares. Experimentei outros cantos, outras frutas, outros estilos de vida 

e hoje retorno para meu povo cheia de coisas novas para contar, certa de que deixei 

sementes pelos caminhos que trilhei assim como levo para casa outras espécies de 

brotos.

Na pesquisa de campo, espero ter contribuído com meu respeito aos mais velhos, 

compartilhando a arte, a cultura e as tradições do meu povo para a juventude, dando 

continuidade aos nossos conhecimentos tradicionais. Da mesma maneira, quero 

que os alunos possam ter acesso a uma outra matemática, diferente da matemática 

tradicional, que nos ajuda a trazer modos de usar a mão cheia, juntar, agrupar e 

distribuir, sem que isso esteja desassociado das nossas vidas e da natureza.

Concluo que falar sobre as práticas matemáticas do povo Pataxó com a produção 

dos artesanatos foi e é de suma importância para o fortalecimento cultural do 

povo Pataxó. Este trabalho teve como objetivo, desde o início, semear sementes 

do conhecimento tradicional ancestral, repassando conhecimento para as 

futuras gerações. Para falar sobre as práticas de produção dos artesanatos e os 

conhecimentos que carrega, é preciso primeiro falar sobre mim, minha jornada na 

vida, minha família e meu povo Pataxó, porque o artesanato está ligado a tudo. As 

práticas de produção dos artesanatos envolvem o modo de vida do povo, seja em 

família, na comunidade, trabalhando na terra e na natureza.



146

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Os saberes que adquirimos são passados pelos nossos anciões, que hoje se 

encantaram, a maioria. Esses saberes envolvem formas de matemáticas tradicionais, 

que são muitos utilizadas na produção dos artefatos Pataxó. Essas “práticas 

matemáticas” utilizamos até nos dias de hoje, na confecção dos artesanatos, usamos 

formas de medidas tradicionais, formas de contagens e divisões. 

Para construir esta pesquisa, foi necessário partir para o local de origem do povo 

Pataxó, a Aldeia Mãe Barra Velha, onde surgiram os primeiros artesanatos, feitos 

com sementes tradicionais dos nossos artefatos sagrados. Essa viagem me propôs 

a pesquisar, conhecer, observar e ouvir — ouvir histórias vividas pelos parentes que 

vivem da comercialização dos artesanatos e tem paixão pela tradição de produzir o 

artesanato Pataxó.

Atividade de produção de artesanato com sementes 

Fonte: Acervo da autora. 



147

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

Muito não se pode aprofundar nos conhecimentos sagrados que o artesanato carrega. 

Há muito conhecimento que carrega os Yamixoop (espíritos da natureza), que devemos 

resguardar. Para finalizar, o artesanato está fortemente presente na vida do povo 

Pataxó, seja por aqueles que produzem, que utilizam e admiram. Através deste trabalho, 

registro a memória da história do artesanato na minha vida e na do povo Pataxó. Eu 

tenho muito orgulho de ser artesã e por onde eu for vou ressaltar e valorizar essa 

arte tão abundante em conhecimento e história. Histórias que vão ser contadas pelas 

gerações futuras, dando continuidade à memória do Artesanato Pataxó.

Referências 

BRAZ, Txahá Alves. O saber matemático nas vivências cotidianas da aldeia Muã 
Mimatxi. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura) – Faculdade de Educação, 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Disponível em: https://
www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Thaxa-
versao_final.pdf. Acesso em: 20 set. 2023.

BRAZ, Siwê Alvez. As matrizes formadoras do currículo da Escola Estadual Indígena 
Pataxó Muã Mimatxi. Dissertação (Mestrado em Educação) – Faculdade de Educação, 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2021. 

D’AMBROSIO, Ubiratan. Programa Etnomatemática: uma síntese. Acta Scientiae, v.10, 
n.1, p. 7-16, 2008. Disponível em: http://www.periodicos.ulbra.br/index.php/acta/
article/viewFile/74/66. Acesso em: 20 set. 2023.

FIGUEIREDO, Paulo Maia; BRAZ, Siwê Alvez; ROMERO, Roberto. “Ciência da Terra”: 
aprendendo com os tehey em Muã Mimãtxi. Revista Educação Online, n. 38, p. 67-88, 
2021. Disponível em: https://repositorio.ufmg.br/handle/1843/54860. Acesso em: 20 
set. 2023.

POVO da Aldeia Muã Mimatxi. A pedagogia da lente do nosso olhar e da mão da 
natureza. Coordenção de Lúcia Helena Alvarez Leite. Belo Horizonte: FALE/UFMG; 
Núcleo Transdisciplinar de Pesquisas Literárias, 2013.

https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Thaxa-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Thaxa-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Thaxa-versao_final.pdf
http://www.periodicos.ulbra.br/index.php/acta/article/viewFile/74/66
http://www.periodicos.ulbra.br/index.php/acta/article/viewFile/74/66
https://repositorio.ufmg.br/handle/1843/54860


148

Colheita indígena Estéfani Cecílio dos Santos

SANTOS, Erilsa Braz dos. A história da demarcação da terra indígena Barra 
Velha. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura) – Faculdade de Educação, 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Disponível em: https://
www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Erilsa-
versao_final.pdf. Acesso em: 20 set. 2023.

WALSH, Catherine. Interculturalidad y (de)colonialidad: Perspectivas críticas y 
políticas. Visão Global, v. 15, n. 1-2, p. 61-74, 2012. Disponível em: https://periodicos.
unoesc.edu.br/visaoglobal/article/view/3412. Acesso em: 20 set. 2023.

sumário

https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Erilsa-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Erilsa-versao_final.pdf
https://www.fae.ufmg.br/biblioteca/wp-content/uploads/sites/7/2022/04/TCC_Erilsa-versao_final.pdf
https://periodicos.unoesc.edu.br/visaoglobal/article/view/3412
https://periodicos.unoesc.edu.br/visaoglobal/article/view/3412


1497Reivindicações de jovens 
indígenas através do rap

Ichaury Alvez Braz



150

7
Os rappers, as suas músicas e o que elas reivindicam a partir do 
meu olhar

Somente aquele que faz sua arte sabe o sentimento e vivência que quer passar. Desse 

modo irei escrever o que sinto e o que interpreto não que seja a verdade absoluta, 

mas sim o que entendo.

O rap e seus subgêneros são novos em alguns territórios indígenas, dado o 

preconceito e marginalização do gênero musical. O estilo musical não era comum 

entre comunidades indígenas até surgir o primeiro grupo de rap indígena do Brasil, o 

grupo Brô Mc’s, da etnia guarani e kaiowá. Nas aldeias em que morei, quase ninguém 

ouvia o gênero e havia um pensamento passado por não indígenas de que o rap era 

“coisa de vagabundo”, constantemente associado com o crime. Somente agora o rap 

está começando a ser visto como uma forma de resistência e luta, principalmente 

quando entendemos que, assim como os cantos tradicionais indígenas, são ritmo e 

poesia, em que podemos denunciar o que nosso povo sofreu e sofre desde o tempo da 

invasão. Ainda, podemos falar da nossa cultura, dos conhecimentos, dos direitos que 

conquistamos e dos que ainda faltam conquistar. 

BRAZ, Ichaury Alvez. Reivindicações de jovens indígenas através do rap. In: TAMAYO-OSORIO, Carolina; PAULUCCI, 
Eric Machado; MACHADO, Rafael Antunes (org.). Colheita indígena: práticas investigativas como experiência de 
autoformação e afetação coletiva. Belo Horizonte: Editora Selo FaE, 2025. p. 149-171.

Como citar este capítulo



151

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

A seguir estão alguns rappers indígenas que escolhi apresentar, pois suas músicas 

mostram reivindicações por saúde, território e educação. A escolha desses rappers 

veio por suas letras, por suas histórias e por serem referência no que diz respeito à 

resistência e à representatividade indígena no rap. Escolhi uma música de cada para 

mostrar como fazem essas reivindicações e como cada um trata de cada tema no rap.

Isaque Pataxó

Akuã Mc, nome indígena e artístico de Isaac Pataxó, é um cantor e compositor 

oriundo da aldeia Coroa Vermelha na Bahia. Akuã teve os primeiros contatos com a 

música em um projeto social, Projeto Arco Íris, onde fez aulas de música utilizando o 

violão. Teve um bom aprendizado e ganhou seu primeiro violão novo em um concurso 

de calouros no Instituto Federal da Bahia (IFBA), em Porto Seguro, e, de lá pra cá, não 

parou mais. Fez parte do grupo de louvor da igreja, arriscou algumas letras, participou 

de alguns concursos de música estudantil, e venceu alguns deles. 

A ideia de trabalhar a Cultura Pataxó veio da necessidade de trazer a cultura e a 

língua para os tempos atuais. Akuã Mc lançou algumas letras e teve sucesso, tanto 

que hoje suas músicas estão em diversas plataformas como o Spotify e o YouTube. 

Akuã Mc segue na luta cantando e levando sua mensagem. E, para retribuir tudo o que 

Niamissun (Deus) o proporcionou, iniciou o projeto Mais Amor que já está atendendo 

crianças Pataxó, no qual ensina cidadania, culturalidade e dá aulas de violão. “Eu tive 

uma visão de trazer minhas influências culturais, meus gostos musicais e unir com a 

minha cultura e linguagem criando uma nova forma de expressão Pataxó, trazendo 

nossa cultura para um gênero atual sem perder os aspectos originais de nossa 

cultura”, conta em entrevista ao Portal do Povo Pataxó.



152

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

 
Tokêrê ver os kitok Txây. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link:  

https://www.youtube.com/watch?v=3F4isf532Q4. 

Na minha visão, essa música passa uma ideia de um território próprio e demarcado 

onde os povos começam a recuperar a terra, as matas e a se reconectar com elas. 

Sempre que chegamos em um lugar novo a primeira coisa que fazemos é ver como 

ele está: se a terra está boa para plantar, se os rios ou lagos estão bem para a pesca e 

para banho, se as nascentes estão fortes e limpas e, só depois, vamos plantar nossas 

plantas medicinais, fazer nossas roças, deixar os filhos nadarem e pescarem. Tudo isso 

é uma forma de se obter saúde. 

Indígena ilimitado. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link: 

 https://www.youtube.com/watch?v=-OGHsLskerE.



153

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

 

Nuhãte. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link: 

https://www.youtube.com/watch?v=rhZ9BgwOo9o. 

Essa música serve de desabafo para muitos jovens indígenas que hoje em dia não têm 
um rio para nadar ou pescar, ou até mesmo para alguns que não conhecem rituais e 
tradições de seus povos que envolvam tempos de plantio/colheita, caça e pesca. Eu 
vivi isso quando morei na aldeia Muã Mimatxi, em que há o ritual das águas, um ritual 
que celebra a chegada do tempo das águas para os pataxós. Ao final desse ritual, todos 
celebramos com o banho de lama e, depois, a caída na água que era feita nos rios 
e lagoas antigamente. Entretanto, em Muã Mimatxi os córregos do território eram 
poluídos e tínhamos que encher caixas de água para fazer esse banho. 

A música “Nuhãte”, de autoria de Akuã Mc, faz referência à força do povo indígena 
e a um assunto que está diretamente ligado com a questão território que é a defesa 
da natureza e do povo indígena, como no verso que diz “Não ao marco temporal/ PL 
490/ Grana é bom e vocês gostam/ Mãe natureza lamenta” (2021). 

Assim, também nos chama a atenção para a educação, uma vez que muitos indígenas 
não têm entendimento de leis e projetos destinados aos povos indígenas. Por isso, 
lideranças lutam cada vez mais por um ensino específico indígena, para que nossos 
jovens aprendam nossa cultura na escola, e por mais indígenas em universidades, para 
que possam se tornar futuros médicos, professores, advogados, dentre outros. 

Muitas vezes, indígenas sofrem preconceito quando vão em hospitais, escolas e 

universidades. A reivindicação da educação é justamente para que se acostumem e 



154

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

aceitem ver nosso povo ocupando cargos elevados, pois hoje vemos que a educação 
é uma estratégia de resistência dos povos indígenas. Vemos isso também no verso da 
música “Indígena ilimitado” de autoria de Akuã, que diz “São muros e muros, seguimos 
quebrando/ São vários dos meus que estão se formando/ Retomando faculdade 
ocupando os espaços/ Colecionam preconceitos normalmente em um frasco” (2023). 

Destaco também lideranças indígenas na educação, como a Mestra Japira Pataxó, 
diplomada por notório saber pela UFMG, Dona Liça Pataxoop, educadora e liderança 
da aldeia Muã Mimatxi, além de outras jovens lideranças como Txai Surui, líder 
indígena e ativista. Vemos que a educação é reivindicação no rap quando na mesma 
música vemos o relato “Lutamos pela igualdade racial, mas também pela equidade 
racial. Temos diversidades. Respeite nossa cultura nossas crenças e nossos sagrados” 
(2023). Dessa forma, entendo que o rap leva essa mensagem e que chama atenção 
para assuntos como esse que, na minha visão, devem ser ensinados, principalmente 
em escolas não indígenas. Ensinar sobre o racismo, sobre os direitos de todas as raças 
e sobre o respeito à especificidade de cada povo para que todos tenham seus direitos 
respeitados.

Kaê Guajajara

Kaê é cantora, compositora, atriz e ativista indígena. Nascida em Mirinzal no 
Maranhão, cresceu no complexo de favelas da Maré no Rio de Janeiro, tendo deixado 
o Maranhão aos 7 anos de idade por morar em um território não demarcado onde o 
conflito com madeireiros era constante. Kaê fundou o grupo de rap “Crônicos”, que 
denunciava, nas letras, as violências vividas na comunidade. Ao seguir carreira solo, 
pensou em fugir das questões indígenas em seu trabalho, mas logo percebeu que sua 
arte poderia ajudar nas lutas pelas causas indígenas. Kaê é fundadora do Coletivo 
Azuruhu e autora do livro Descomplicando com Kaê Guajajara – O que você precisa 

saber sobre os povos originários e como ajudar na luta antirracista. 

Vejo, “Em território ancestral“, uma reflexão sobre a falta da terra e de contato com 
nosso território. O “sentir falta de mim” traz a questão emocional e psicológica de 
quem está longe da família, do território e de sua tradição. Estudantes, por exemplo, 
quando vão para faculdades longe de sua aldeia e família e desistem por sentirem 

tanta falta que desenvolvem depressão, ansiedade e tristeza.



155

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Além disso, em vários livros e tópicos sobre indígenas, vemos como só falam de 

quantos foram mortos e como sua língua ou povos foram extintos, assim como a ideia 

do “índio de verdade” que tanto é idealizada pelos não indígenas.

Na música “Minha Voz” (2021), de autoria de Kaê Guajajara, no verso “Ainda vejo 

seus olhos atrás de mim/ Seus tiros ainda me seguem” (2021), há menção a como a 

perseguição aos indígenas afeta as novas gerações até os dias de hoje, principalmente 

àqueles que buscam melhorias para seu povo; e, também, nos casos em que um povo 

sofre com a tentativa de roubo de seu território por parte de grileiros, milicianos, 

garimpeiros, dentre outros.

Outros versos importantíssimos são: “Vem manter o espírito intacto sem arara 

cantando” (2021), que mostra como é difícil ficar com o espírito tranquilo longe 

do seu território, já que araras passam todas as manhã e as tardes em alguns 

territórios, e “Vem manter o espírito intacto sem Água jorrando” (2021), que critica 

a falta de saneamento básico em muitas aldeias e muitas vezes também na cidade, 

especialmente para indígenas que moram nas favelas, retratando a triste realidade de 

indígenas que não têm direito à saúde e sofrem com a falta de saneamento básico.1

Há de se mencionar, ainda, o desrespeito dos “brancos”. Um exemplo claro deste fato 

é o rompimento da barragem de mineração da Samarco/Vale/ BHP, em Mariana-MG. 

Os impactos desta tragédia trouxeram prejuízos ambientais, sociais e econômicos. 

Um dos povos mais atingidos foram os Krenak – cujas terras encontram-se às 

margens do rio, o qual denominam Uatu (Rio Sagrado/Rio Grande/Rio Doce). As 

famílias ficaram sem água potável, impossibilitando as atividades sociais, de educação, 

saúde, cultura, religião, economia e lazer, como afirmam Fiorrot e Zaneti (2017). Até 

mesmo rappers não indígenas denunciaram esse crime e cobram até hoje por uma 

saúde de qualidade para os atingidos.

1   Este fato pode ser constatado na matéria “Mais de um milhão de indígenas vivem em condições de 
precariedade de saneamento” relativa ao censo de 2022. Disponível em: https://agenciadenoticias.
ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/41482-mais-de-um-milhao-de-
indigenas-vivem-em-condicoes-de-precariedade-de-saneamento



156

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Destaco aqui o verso que diz “Vem manter o espírito intacto sem comida chegando” 

(2021), uma referência a miséria que muitos povos ainda sofrem com a fome e a falta de 

saúde. A malária, desnutrição e a escassez de alimentos são realidades que infelizmente 

ainda estão muito presentes. U m retrato deste fato é os Yanomami, que passam por 

uma crise sanitária que já resultou na morte de 570 crianças por desnutrição e causas 

evitáveis nos últimos anos, segundo Justino (2023). Outro verso é “Seu maior medo é 

estar na minha pele” (2021), referente ao fato de o povo indígena carregar uma história 

de luta e massacres, que os “brancos” nem pensam em passar pelo mesmo.

No trecho “Um plano em percurso no tempo/ Foi vários de nós que virou pardo 

naquela fila” (2021) acredito que o termo “pardo” na música se refere a “perder a 

origem”. Nossos velhos eram chamados de “cabocos” e “baianos”, um jeito de dizer que 

não éramos mais indígenas, que os “verdadeiros” indígenas eram aqueles que viviam 

em 1500. Ainda hoje existe essa mesma ideia, mas com indígenas sem território. 

Assim, destaco o porquê da ideia de o direito ao território ser uma das principais, se 

não a principal reivindicação. Outra música é a “Ka’e Hu” (2023) também de autoria 

da Kaê Guajajara, trazendo reflexões significativas para vários tipos de público. No 

primeiro verso, “Eu era uma guerreira/ Conectada com o todo/ Recebendo através 

dos meus sonhos/ Missões dos meus ancestrais” (2023), vemos logo um ressalto da 

importância dos nossos antepassados e nossas tradições. 

Olhando para o futuro, vejo como uma forma de dar continuidade a toda luta 

enfrentada antigamente, à retomada da missão dos nossos ancestrais de viverem 

em paz em sua terra. As músicas da Kaê são sempre cheias de ensinamentos que 

constroem ideias e derrubam preconceitos. Suas letras também educam e são 

referência de rap indígena para as juventudes, como o verso que diz: “A falta da ref me 

fez criar um estilo novo/ A falta do rosto me fez achar que eu tava morto/ A falta dos 

direitos me fez entender quem eu sou de novo” (2023). 

Esse jeito de reivindicar das juventudes indígenas mostra o uso da tecnologia para 

ensinar e falar de velhas questões que pautamos na luta indígena e que, quando nos 

vemos sem território, saúde ou educação, entendemos que vivíamos livres nessa 

terra antes da invasão. Não somos estrangeiros ou ladrões e cada um desses direitos 



157

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

pertence e sempre pertenceu a nós. Não deveríamos reivindicar aquilo que por 

obrigação nosso povo deveria ter.

 
Território ancestral. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link: 

https://www.youtube.com/watch?v=ryzjqudngfM.

 
KA’E HU. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link:  

https://www.youtube.com/watch?v=HDds6Katv3M. 

 
Minha voz. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link: 

https://www.youtube.com/watch?v=gIS8Ca7sXZg. 



158

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Brô Mc’s

Brô Mc’s é considerado o primeiro grupo de rap indígena do Brasil, formado em 
2009 por integrantes indígenas Guarani e Kaiowá residentes nas Aldeias Bororó e 
Jaguapiru, localizadas na Reserva Indígena de Dourados no Mato grosso do Sul. São 
eles: Bruno Veron (Bruno VN), Charles Peixoto (CH), Clemerson Batista (Tio Creb) e 
Kelvin Mbaretê. Indígenas.

O Brô Mc’s une elementos do rap e da música indígena da etnia de seus integrantes e 
mistura o português e o guarani para expressar a cultura originária em suas canções. 
As letras de suas músicas citam a afirmação da identidade indígena e relatam as difíceis 
condições de vida que os povos indígenas vivem no Brasil, com abordagens sobre a luta 
pela demarcação de terras, o combate ao preconceito e denúncias sobre a violência e os 
altos índices de suicídio nas aldeias. A história do grupo Brô Mc’s inspirou o roteiro do 
filme A pele morta, que está em fase de finalização (Brô Mc’s, 2023).

A música “Eju Orendive” (2022) é um chamado de união para a luta pelo território, 
tanto para os povos indígenas quanto para uma aldeia. A falta de território e de 
recursos faz os povos indígenas entrarem em conflito e abrem espaço para coisas 
ruins entrarem na aldeia, como a soberania, a desunião, um parente querer mais que 
o outro ou até mesmo problemas como drogas e o crime. Fala, ainda, do preconceito 
sofrido pelos indígenas quando andam pela cidade. No verso “por que nos matamos 
e morremos?” traz uma profunda reflexão de tantos anos de luta e me faz pensar se 
progredimos, realmente, nessa luta.

A música “Tupã” (2009), de autoria do grupo Brô Mc’s, faz uma grande reflexão 
sobre como nosso povo é visto desde antigamente, trazendo grandes pautas e vários 
exemplos de como a sociedade enxerga o “índio”. Logo no primeiro verso, eles dizem 
“Só o tempo vai dizer o quanto nós sofremos/ Pra você ver, uns morrendo, outros 
vivendo no proceder” (2009). Essa é uma dura realidade que persegue os povos 
originários do Brasil desde a época colonial. Desde então nosso povo sofre e, de lá pra 
cá, não tivemos muitas mudanças, pois o indígena continua buscando seu lugar. 

Em seguida, os versos “Matança, droga, violência afeta toda comunidade/ Batalha 
sangrenta/ E os que sofrem racismo e preconceito vivem como podem/ Mas na 

https://aracafilmes.com.br/portfolio/a-pele-morta-em-finalizacao/


159

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Comunidade prevalece a humildade/ Sempre levando a palavra de verdade/ Através do 
rap, mostrando a nossa realidade/ Periferia da cidade, aldeia” (2009) relatam o dia a dia 

de como é em muitas aldeias que ficam perto de periferias ou de cidades grandes. 

Esse é um problema que afeta não apenas uma etnia, e sim várias, pois ainda hoje 

ser indígena é associado a coisas “ruins”. Outras partes interessantes que podem 

ser mencionadas nessa composição, como “Pesquisar e tentar entender o porquê 

do suicídio/ Acha que não tem nada a ver com isso/ Mas pelo contrário eu te digo/ 

Você é tão culpado como que antes aqui chegaram” (2009) e, em “Resistência nativa” 

(2021), “Rap nativo é nóis/Tekoá maioria já passou por depressão/ Ter motivação, se 

levanta irmão”, abordam o suicídio vivenciado por muitos povos indígenas, trazendo 

assim um pedido de atenção à saúde mental entre nosso povo. 

Reconhecendo a magnitude do impacto dos agravos de Saúde mental sobre as 

populações indígenas brasileiras, que interferem drasticamente no bem viver 

e na organização Social destes povos, a Secretaria Especial de Saúde Indígena 

(SESAI) produziu um material com vistas à qualificação da Abordagem do 

sofrimento psíquico das populações indígenas. Historicamente, as ações de 

saúde mental ou atenção psicossocial organizaram-se a fim de oferecer cuidados 

a diferentes situações de sofrimento psicossocial nas comunidades envolvendo, 

por exemplo, pessoas com problemas devido ao uso prejudicial de bebidas 

alcoólicas e/ou outras Drogas, situações de violências e suicídios e outros 

agravos relacionados (Ministério da Saúde, 2019).

A falta de saúde de qualidade gera as reivindicações, principalmente pelas juventudes 

que veem seu povo sofrendo por isso. Assim como foi citado em partes da música, 

infelizmente as drogas se tornaram, também, um problema de saúde muito grave em 

muitas aldeias, uma vez que prejudicam o bem-estar mental e físico dos indígenas. 

Vemos que essa reivindicação de saúde está muitas vezes ligada ao território. É 

importante destacar também que a proximidade da cidade coloca os indígenas da 

reserva em contato com vários problemas próprios do mundo dos brancos, como 

o excessivo consumo de álcool por exemplo, e demais drogas consideradas ilícitas, 

tanto por parte dos adultos quanto por parte dos jovens, assim como nos conta 

Carvalho (2021).

“



160

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Na música “Resistência Nativa” (2021), de autoria do Brô Mc’s, com participação 

do rapper Kunumi Mc e do grupo Oz Guarani, vemos o verso que diz: “De diploma 

na mão, no rolê, no proceder novamente pelas ruas de São Paulo/ Gostamos de 

morar no mato, cola junto aliado muitos nos deixou, mas a luta não acabou,” que 

faz referência aos estudos. Hoje em dia, a educação de qualidade é primordial para 

que possamos reivindicar e lutar pelos direitos. Precisamos aprender o que dizem 

todas as leis e planos que o governo nos impõe para não sermos passados para trás. 

Com essa reivindicação de educação conseguimos chegar a universidades, e todo 

conhecimento ajuda na luta indígena, por isso precisamos fortalecer e preparar a 

base também. 

 
Tupã, Brô Mc’s. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link: 

https://www.youtube.com/watch?v=ym37X0grxI8. 

 
Resistência nativa. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link: 

https://www.youtube.com/watch?v=G-TqAeyj4_s. 



161

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Wes Tupinambá

Wescritor, nome artístico de Weslley Tupinambá, nasceu e foi criado em São Vicente, 

com origens na Aldeia Itapoã Tupinambá de Olivença, onde vive o seu avô, José 

Ramos Amaral, mais conhecido como Ancião Amaral. Aos 18 anos, Wescritor mudou-

se para Santos, onde mora atualmente. Ingressou no teatro em 2014, conhecendo 

a literatura mais a fundo. “Em 2015, comecei a escrever muitas poesias, foram dois 

anos assim. Me apaixonei pelo Fernando Pessoa, é meu mestre, minha base”, afirmou 

ele, em entrevista para o site Blog n’ Roll.2 Na virada de 2017 para 2018, ele começou 

a experimentar o rap, colocando suas poesias na batida lofi. Passou o ano de 2018 

inteiro escrevendo até que, em 2019, teve seu alavanque, se jogando para o mundo da 

música. 

O rapper aborda pautas indígenas e reverbera ancestralidade nas rimas. Transita 

entre letras de resistência, reflexivas, sobre amor e sentimentos [...] O artista se 

jogou de cabeça no mundo da música em 2019 e desde então, além de singles, 

coleciona os seguintes trabalhos solo: EP Corpos Laranjas, Mixtape T.R.A.P, 

Mixtape Comunicação e o EP Dela. Além da qualidade dos sons, Wescritor já possui 

clipes marcantes, como Caos Indígena, Modificado e Exemplo (Blog n’Roll, 2021).

A música “Tupinambá na baixada Paulista”, na minha opinião, fala de territórios que 

foram roubados e que hoje são as cidades. Fala da importância de manter a conexão 

com suas tradições e seu território, mesmo que esteja em outro lugar. Em muitas 

de nossas músicas falamos de nós e sabemos que outros compartilham da mesma 

vivência e, por isso, vão se identificar com a letra. Quando vou para Belo Horizonte, 

tento trazer o máximo da minha cultura e da minha vivência, até mesmo para me 

sentir mais perto do meu território. Isso também é saúde e é um pouco do que é a 

“retomada” indígena através do rap.

A música “Tupinambá” (2019) de Wescritor, aborda o território e seu “eu” como 

indígena, já que o território faz parte do ser indígena, uma vez que o tratamos como 

2   Entrevista disponível em: https://blognroll.com.br/pega-a-visao-isabela-dos-santos/
wescritor-rapper-tupinamba/

“



162

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

se fosse extensão de nosso próprio corpo. Como diz meu pai, “se a terra é sadia, nós 

também somos”. Muitas juventudes indígenas não conheceram realmente a extensão 

de seu território, que foi tomado na época da invasão. Ouvem por relatos ou histórias 

dos mais velhos, ainda estão se reencontrando com seu território, seja sua aldeia, sua 

cultura ou seu eu como indígena daquela etnia. 

 
Tupinambá na Baixada Santista (música em coautoria com Kuaray O’ea).  

Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link: 

https://www.youtube.com/watch?v=qg7gd_gJ40o.

Hoje, no rap indígena, muito se fala sobre o território, pois é umas das principais, 
se não a principal reivindicação de um povo, sendo associado a proteção, saúde, 
educação e existência de um povo.

Uma tendência d os velhos é que, atualmente, são desconfiados e passam isso para 
os jovens. Sempre que entra um projeto ou equipe querendo estudar o território, eles 
desconfiam por causa do histórico de roubos que nosso povo sofreu. O Cacique Babau 
Tupinambá, sobre o território, nos diz que “Chega alguém dizendo que é dono e que 
quer isso ou aquilo. Aí você vai procurar reagir para sobreviver, porque sabe que fora 
dali você não tem vida. Todo o significado da sua história está lá” (Oliveira, 2021).

O território também é visto como guardião dos saberes e da história de um povo, por 
isso o medo de perdê-lo e a coragem para defendê-lo. Isso é mostrado em algumas 
letras de rap, como nessa música de Wescritor, no verso: “Alguns não sabem a dor/ 
Da prepotência/ Do ego/ Desse sistema lixo/ Aprisionando mente/ Desde que 

pisaram aqui/ Meu povo ingênuo acreditou/ Que tua má fé não existe” (2019). 



163

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

 

Tupinambá. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link:  

https://www.youtube.com/embed/mQHK7OeJNVQ?feature=oembed..

 
Caos Indígena. Para maiores detalhes, acesse o vídeo pelo QR Code ou no link 

https://www.youtube.com/embed/PA2p4iuHamc?feature=oembed..

Um ponto que também está ligado à questão do território indígena é a preservação da 

natureza, que vemos nos versos que dizem “Punho cerrado/ Vocês mereceram isso/ 

Árvores sagradas caem/ Não vejo falando dos índio”. 

Os territórios Indígenas estão entre as principais barreiras contra o avanço do 

desmatamento no Brasil. Nos últimos 30 anos, as terras indígenas perderam 

apenas 1% de sua área de vegetação nativa, enquanto nas áreas privadas a perda 

foi de 20,6% (Mapbiomas, 2021).“



164

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

A música “Caos indígena” (2019), de autoria de Wescritor, também remete à questão 

do território de uma forma um pouco diferente, como vemos no refrão “é retomada 

mano é retomada” (2019), que é tomar de volta algo seu. Pode soar, muitas vezes, 

agressivo, pois passa o sentimento de não esperar que nos entreguem o que roubaram 

e de termos que ir pegar de volta.

No verso “Eu vou fazer por nós, 519 já sem voz/ Chega disso, é o recomeço” (2019), 

temos ainda mais esse sentimento de fazer algo e agir diferente do passado. Dessa 

maneira, vemos muitos raps que falam de conseguir de volta o que perdemos nós 

mesmos, já que a reivindicação pelo território muitas vezes não é ouvida ou aceita 

pelo governo.

Associamos esse recomeço ao rap pois é um jeito atual de luta e é um jeito novo de 

retomar nossa voz.

Fechamento: Reivindicações dos jovens indígenas através do rap: 
território, saúde e educação

Os raps apresentados aqui convergem para um mesmo foco: buscar melhorias e 

mostrar o que sofrem os povos indígenas no cotidiano na aldeia e fora dela. Assim, 

vemos muitos raps de protesto e reivindicações e, como nos últimos anos perdemos 

muitos direitos no que diz respeito à saúde, à educação e ao território, apresentarei 

de que maneira jovens indígenas reivindicam esses direitos através de suas letras de 

rap e o que transmitem nessas letras sobre os temas.

Os povos indígenas têm o costume de ensinar seus jovens e prepará-los para quando 

forem adultos ensinarem seus filhos sobre nossas lutas, tradições e costumes. Assim, 

essas reivindicações são antigas, passadas até as juventudes atuais que, por sua vez, 

acharam um jeito “atualizado” de lutar. O protagonismo indígena em suas lutas por 

direitos não pode ser visto como algo recente: os rappers desbravam agora com 

mikes3 em novas frentes o que já foi feito só de arco e flecha (Das Neves, 2021, p. 109)

3   Em português, microfones.



165

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Dentre todos os direitos que buscamos, os três principais são o território, a saúde e 

a educação que, na maioria das vezes são reivindicados nessa ordem, pois se temos 

nosso território temos um lugar para nos curar, buscar saúde para a natureza, receber 

seus cuidados e dos nossos encantados. Uma vez que temos saúde, buscamos a 

educação. Hoje em dia somos roubados por leis, documentos e planos que, para 

muitos de nós indígenas são palavras difíceis, textos que não entendemos. Então, 

agora a luta se tornou também uma de papel e caneta, não só de arco e flecha, e, 

como dizem nossos velhos “Temos que lutar de igual para igual com os não indígenas”.

 

O território tem o papel de segurança, se tornando a base onde podemos começar a 

praticar nossa cultura, costumes e crenças, e onde podemos criar nosso futuro. Na 

falta desse território, os indígenas automaticamente procuram cidades, aumentando, 

infelizmente, casos de violência e preconceito contra nós. A saúde se tornou 

indispensável pois ainda temos que buscar tratamento não indígena principalmente 

quando temos um contato direto com cidades, fazendas, garimpos, dentre outros. 

Devido a esse contato, muitos territórios sofrem com doenças cujos tratamentos 

Cura da aldeia
Fonte: Desenho do autor, 2022.



166

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

devem ser na cidade. Dessa forma, devemos ficar bem para depois buscar nossa cura 

tradicional, tanto do corpo e espírito quanto da natureza que nos rodeia.

A educação se tornou primordial nas aldeias como forma de aprendizado do 

mundo não indígena e como forma de guardar e repassar os aprendizados do nosso 

povo. Desse modo, os jovens indígenas buscaram maneiras diferentes de lutar por 

esses direitos. U ma dessas maneiras foi através do rap com letras fortes e batidas 

que acompanham essa força. Os jovens puderam falar da terra que foi tirada dos 

parentes que foram mortos pelos brancos, mas também puderam mostrar sua língua 

tradicional, as pinturas de proteção e, assim, o rap se tornou um aliado das juventudes 

indígenas na forma de busca por direitos e na denúncia de crimes contra seus povos. 

Vemos que, para apresentar suas reivindicações, é necessário estudo e vivência. 

Muitas vezes rappers foram forçados a abandonar seu território ainda crianças, 

crescendo na cidade em meio a conflitos, ameaças de invasores não indígenas, más 

condições de vida, além do preconceito, da violência e da constante perda de seu 

território. Tudo isso os inspirou a lutar por esses direitos e a mostrar sua luta através 

da arte. Inspirou outros indígenas a fazer o mesmo, principalmente as juventudes 

indígenas, que entendem que as novas tecnologias podem somar muito com as lutas 

do movimento indígena. 

Com os tempos atuais também buscamos formas novas de lutar e, dessa maneira, no rap 

posso contar uma história e denunciar o que meu povo sofre assim como outros povos. 

Assim, “a experiência que é inerente à narrativa garante a esta uma redefinição de seu 

significado que é transcendente e aberto, o que relaciona a memória ao tempo futuro, 

readequando aquela a este” (Benjamin, 1935 apud Borges, 2018, p. 64)

Dessa forma, a

narrativa do rap indígena está conectada à experiência dos MC’s, independente de 

aculturação da atual geração formada pelo rap para apontar sua versão da história 

ou para promover suas lutas. Os rappers indígenas trazem consigo a manutenção 

dos valores tradicionais de seu povo, desde a oralidade até sua visão perante a 

modernidade proporcionada pelo não indígena (Das Neves, 2022, p. 106).
“



167

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Na minha vivência de indígena Pataxó e rapper, tento ao máximo escrever e cantar 

sobre o mundo indígena que vivo desde que nasci e sobre o não indígena que aprendo 

a viver cada dia. Minha cultura no rap é uma forma de tentar acabar com essa visão de 

que somos os indígenas de 1500 ou aqueles indígenas criados pelos “brancos”.

Meus raps contam minha vivência e a vivência dos povos indígenas em geral.

O rap se tornou um aliado forte na luta pela causa indígena,  um porta-voz das 

reivindicações do nosso povo. Assim, vejo que é de suma importância sua parceria 

com a educação, principalmente a indígena, seja nas aldeias ou em universidades, 

ajudando a desconstruir o racismo e o preconceito com esse estilo musical.

Precisamos levar nossa mensagem. 

A troca de conhecimento é muito importante nesse meio, como cita Edmar Fonseca 

das Neves em seu trabalho “Rap Indígena Uma nova forma de visibilidade e denúncia 

do indígena no século XXI”. 

Por ter sido preciso mais conhecimento técnico sobre as demandas desse estilo 

na cena para uma indústria capitalista, um dos professores convidou um rapper 

não indígena do grupo Fase Terminal para ir conhecer o grupo Brô Mc’s em uma 

apresentação escolar […] algo que vai além da soma das consciências individuais 

dos integrantes e que constitui um pensamento coletivo dos envolvidos – em 

decorrência do compartilhamento de valores que explicitariam a divisão do 

trabalho (técnico) (Das Neves, 2022, p. 106). 

Como a educação nos possibilita lutar sem precisar do arco e flecha, o rap também 

pode fazer, além de formar um pensamento crítico e criativo em nossos jovens. Falo 

tanto sobre juventudes indígenas e luta, pois, atualmente essas juventudes têm se 

destacado em frente a reivindicações antigas de maneira bem atual. Nas redes sociais, 

por exemplo, percebemos os movimentos e articulações dos jovens, e é, também, 

desse jeito que os rappers vêm se mostrando e ganhando espaço. 

Com isso, as lutas e reivindicações dos velhos foram passadas agora para as jovens 

lideranças, que as fazem de uma maneira atual. Devido ao preconceito, o movimento 

“



168

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

de rap indígena teve que criar seus espaços e aproveitar os poucos que são 

oferecidos, por isso, quando se fala de rap indígena, não podemos esquecer do 

grupo Brô Mc’s e da sua trajetória, sem diminuir outros artistas tão importantes 

para esse movimento. 

Vejo que o rap pode ser uma metodologia de ensino pois também traz reflexões aos 

jovens e ajuda produzir conhecimento sobre si e sobre seu povo na sociedade, além 

de expressar sua realidade contando sua vivência, sua cultura e suas lutas.



169

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Minhas rimas

Espero que minha rima vire flecha servindo quem precise usar

Antes que vire centavos e cédulas e o sistema vem roubar

Ouvi desde pequeno que os txihihãe sempre “teve” o melhor pisar

Seguindo o rasto de quem passou antes mas com sua forma de andar

Conexão perco a percepção quando a força me chama

Eu ouço o maracá preciso então defender meus irmãos

Minhas letras ganham força e eu preciso usar 

Mesmo que eu pise no concreto sem a aldeia por perto 

Meus naô vão me achar, mas onde ando sigo esperto vou deixar 

Nos meus versos awery kana ymamaka tanara aprendo com o sol Minha vó lua na aldeia ou na rua 

escrita leva o que tenho a falar 

o beat complementa a música poesia de luta com o poder de poder reivindicar

niamissu mãtxo cada mc que tá nesse corre a buscar vitória pra sua Aldeia quebrada sua terra 

confia que o topo é seu lugar

suniatá’irá uî atxohã pataxó

konehõ upâ tanara nionehõ upâ ãgohó

muka’irá kanã pakhê pâx r a p

suniata’irá pakhê pâx r a p

muka mukau txihihãe xohã

awery tanara kanã ymamakã

Agradeço niamissu agredo iõ mayõ

Agradeço a ãgoho txibá

Acredito em quem eu sou acredito porque devo lutar.

Juventude da aldeia forte além de bela tiveram que aprender lutar

antes da hora receberam a missão daqueles que não conseguiram mais cantar

mas com proteção visão niamussu e os naô pra guiar

hoje tem no coração muito amor um arco e flecha se precisar.



170

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Referências 

BORGES, Gabriel Caio Correa. A ideia de narrativa de Walter Benjamin e seus 
desdobramentos. Revista Lampejo, v. 6, n. 2, p. 63-77, 2018. Disponível em: https://
revistalampejo.org/index.php/lampejo/issue/view/13/202. Acesso em: 20 set. 2023.

BRÔ MC’S. In: WIKIPEDIA: the free encyclopedia. [San Francisco, CA: Wikimedia 
foundation, 2010]. Disponível em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Br%C3%B4_
Mc%27s. Acesso em: 22 ago 2023.

CARVALHO, Rodrigo Amaro. O rap indígena como guerra e cultura: desentendimentos 
entre jovens e antigos acerca do ÑANDEREKO. Revista Mundaú, n. 10, p. 70-91, 
2021. Disponível em: https://www.seer.ufal.br/index.php/revistamundau/article/
view/11836. Acesso em: 27 mai. 2024.

DAS NEVES, Edmar Fonseca. Rap indígena: uma nova forma de visibilidade e denúncia 
no século XXI. Periferias urbanas, v. 36, 2021. Disponível em: http://journals.
openedition.org/eces/6695. Acesso em: 20 jun 2023.

FIOROTT, Thiago Henrique; ZANETI, Izabel Cristina Bruno Bacellar. Tragédia do 
Povo Krenak pela Morte do Rio Doce / Uatu, no Desastre da Samarco / Vale/ BHP, 
Brasil. Fronteira: Journal of Social, Technological and Environmental Science, v. 6, n. 
2, p. 127-146, 2017. Disponível em: https://revistas.unievangelica.edu.br/index.php/
fronteiras/article/view/2444. Acesso em: 27 maio 2024.

JUSTINO, Guilherme. Entenda a crise de saúde entre indígenas Yanomami e o que a 
devastação na Amazônia tem a ver com isso. In: Globo, 23 jan. 2023. Disponível em: 
https://umsoplaneta.globo.com/sociedade/noticia/2023/01/23/entenda-a-crise-
de-saude-entre-indigenas-yanomami-e-o-que-a-devastacao-na-amazonia-tem-a-
ver-com-isso.ghtml. Acesso em: 22 ago 2023.

MAPBIOMAS BRASIL. Terras indígenas contribuem para a preservação das florestas. 
In: MapBiomas. Disponível em: https://mapbiomas.org/terras-indigenas-
contribuem-para-a-preservacao-das-florestas#:~:text=Os%20Territ%C3%B3rios%20
Ind%C3%ADgenas%20est%C3%A3o%20entre,foi%20de%2020%2C6%25. Acesso em: 
20 set. 2023.

MINISTÉRIO DA SAÚDE. Atenção psicossocial aos povos indígenas: tecendo redes 
para promoção do bem viver. Brasília: Secretaria Especial de Saúde Indígena, 

https://www.seer.ufal.br/index.php/revistamundau/article/view/11836
https://www.seer.ufal.br/index.php/revistamundau/article/view/11836
http://journals.openedition.org/eces/6695
http://journals.openedition.org/eces/6695


171

Colheita indígena Ichaury Alvez Braz

Departamento de Atenção à Saúde Indígena, 2019. Disponível em: https://bvsms.
saude.gov.br/bvs/publicacoes/Atencao_Psicossocial_Povos_Indigenas.pdf. Acesso 
em: 22 ago 2023.

OLIVEIRA, Danilo. Cacique Babau: cientista da resistência, devoto dos saberes 
ancestrais e patrono do direito à terra. In: Universidade do Estado da Bahia, 29 jun. 
2021. Disponível em: https://agenciadecomunicacao.uneb.br/cacique-babau-
cientista-da-resistencia-devoto-dos-saberes-ancestrais-e-patrono-do-direito-a-
terra/. Acesso em: 22 ago. 2023.

PORTAL do povo Pataxó. Personalidades. [s.d.]. Disponível em: https://povopataxo.
wordpress.com/personalidades-2/. Acesso em: 7 jan. 2025.

sumário

https://povopataxo.wordpress.com/personalidades-2/
https://povopataxo.wordpress.com/personalidades-2/


172

Sobre os autores 
e organizadores



173

Adriele Alves da Rocha

Indígena Pataxó residente da aldeia Indígena Trevo do Parque 03 do município de 

Itamaraju (Bahia). Egressa do Curso de Formação Intercultural para Educadores 

Indígenas da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais. Pintora 

de grafismos da cultura Pataxó.

Ailton Nunes Ribeiro

Indígena Xakriabá egresso do Curso de Formação Intercultural para Educadores 

Indígenas na Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais. 

Atualmente Professor da Escola Mambuca, Terra indígena Xakriabá, São João da 

Missões.

Carolina Tamayo Osorio 

Doutora em Educação pela Universidade Estadual de Campinas. Professora da 

Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais. Coordenadora do 

Doutorado Latino-Americano em Educação: Políticas Públicas e Profissão Docente da 

UFMG. Coordenadora do grupo de pesquisa inSURgir.

Edinalva Fernandes Ribeiro

Indígena Xakriabá egresso do Curso de Formação Intercultural para Educadores 

Indígenas da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais. 

Atualmente Professora da Escola Bukinuk, Terra indígena Xakriabá, São João da 

Missões.

Eric Machado Paulucci

Licenciado em Matemática pela UFSCar; especialista em Educação: Ciência, 

Tecnologia e Sociedade pelo IFSP; mestre em Educação Escolar pela UNESP e 

doutorando pela Faculdade de Educação (FaE)/UFMG. Professor Substituto da 

Faculdade de Educação da Universidade Federal de Juiz de Fora. Membro do grupo de 

pesquisa inSURgir.



174

Estéfani Cecílio dos Santos

Indígena Pataxó da Bahia egresso do Curso de Formação Intercultural para 

Educadores Indígenas da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas 

Gerais. Atualmente é professora da Escola Indígena Pataxó Barra Velha, Bahia.

Ichaury Alvez Braz

Indígena Pataxó de Minas Gerais, egresso do Curso de Formação para Educadores 

Indígenas da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais. 

Atualmente é secretário escolar na Escola Estadual Indígena Pataxó Bacumuxá, 

no município de Carmésia, Minas Gerais. Cantor e compositor de rap indígena já 

premiado em festivais. Desenhista e artista. 

Luana Leite Pinheiro Bizerra

Indígena Xakriabá egresso do Curso de Formação Intercultural para Educadores 

Indígenas da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais. 

Atualmente Professora da Escola Bukinuk, Terra indígena Xakriabá, São João da 

Missões. Casada com Adilson Gonçalves Bizerra e com dois filhos.

Rafael Antunes Machado

Licenciado em Matemática pela UFMG, bacharel em Engenharia Mecânica pelo 

Centro Universitário UNA, mestre em educação pela Faculdade de Educação (FaE)/

UFMG e doutorando em educação pela mesma instituição. Atualmente, é professor 

de Matemática nas redes pública e privada de Belo Horizonte e revisor de materiais 

didáticos. Membro do grupo de pesquisa inSURgir.

Thaís de Oliveira Dos Santos

Indígena Pataxó da Bahia egresso do Curso de Formação Intercultural para 

Educadores Indígenas da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas 

Gerais. Atualmente professora da Unidade de Ensino da Escola Indígena Pataxó de 

Coroa Vermelha, Bahia.



175

Uilian Conceição de Souza Rodrigues

Indígena Pataxó da Bahia egresso do Curso de Formação Intercultural para 

Educadores Indígenas da Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas 

Gerais. Atualmente é diretor do Colégio Estadual Indígena Bom Jesus Aldeia Indígena 

Águas Belas, Bahia.

sumário



A Editora Selo FaE acolhe textos de professores, 

estudantes, egressos e técnico-administrativos 

da Faculdade de Educação, especialmente 

aqueles produzidos no âmbito  

das atividades acadêmicas. 

Este livro foi publicado com o apoio da Fundação 

de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais 

(FAPEMIG) – Processo APQ-04927-23. 

 

A presente edição foi composta em caracteres 

Impact, Lora e Inter.

Coletâneas 


	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk172198391
	_Hlk172197539
	_Hlk188994373
	_30j0zll
	Apresentação
	Gritos de corpos
	Entre as telas e a terra

	o papel da mulher indígena Xakriabáem tempos de pandemia

	Luana Leite Pinheiro Bizerra
	Participação das mulheresXakriabá na política interna e seus impactos na vida comunitária

	Edinalva Fernandes Ribeiro
	Ailton Nunes Ribeiro
	Maternidade e Pesquisa no meio da pandemia
	experiências de mulheres indígenas universitárias

	Adriele Alves da Rocha
	É assim que é feito
	infância indígena Pataxó em tempos de pandemia na Aldeia Águas Belas

	Uilian Conceição de Souza Rodrigues
	Narrativas da vida escolardurante a pandemiana unidade de ensino da Escola Indígena Pataxó de Coroa Vermelha

	Thaís de Oliveira dos Santos
	Nossa etnomatemática é a matemática do olhar
	práticas de produção de artesanato Pataxó

	Estéfani Cecílio dos Santos
	Reivindicações de jovensindígenas através do rap

	Ichaury Alvez Braz
	Sobre os autorese organizadores


